

عَيْرُ اللَّهِ عَنْ الْعَرِيفُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ ال

مرکنهالعلوم الاسلامیداکیه هی مینها در که اچی پاکستان www.waseemziyai.com







مصنف حکیم الأمت منفتی احمار بارخان می رمزاند. حکیم الأمت منفتی احمار بارخان می رمزاند

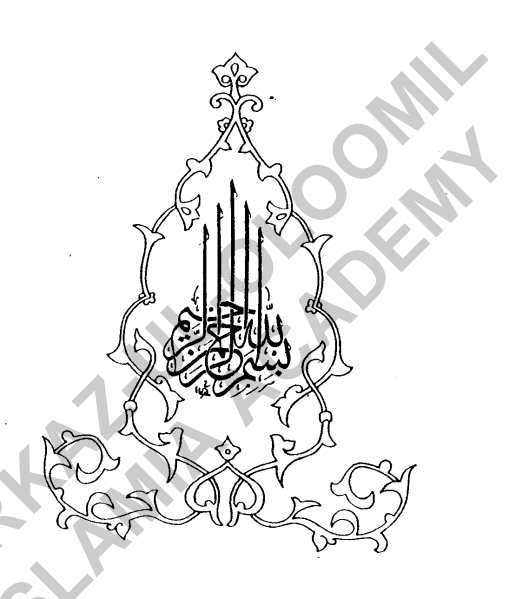
> قالای بیبالیسالی منظورمت زل ۲۲ ارد و بازار لا بهور

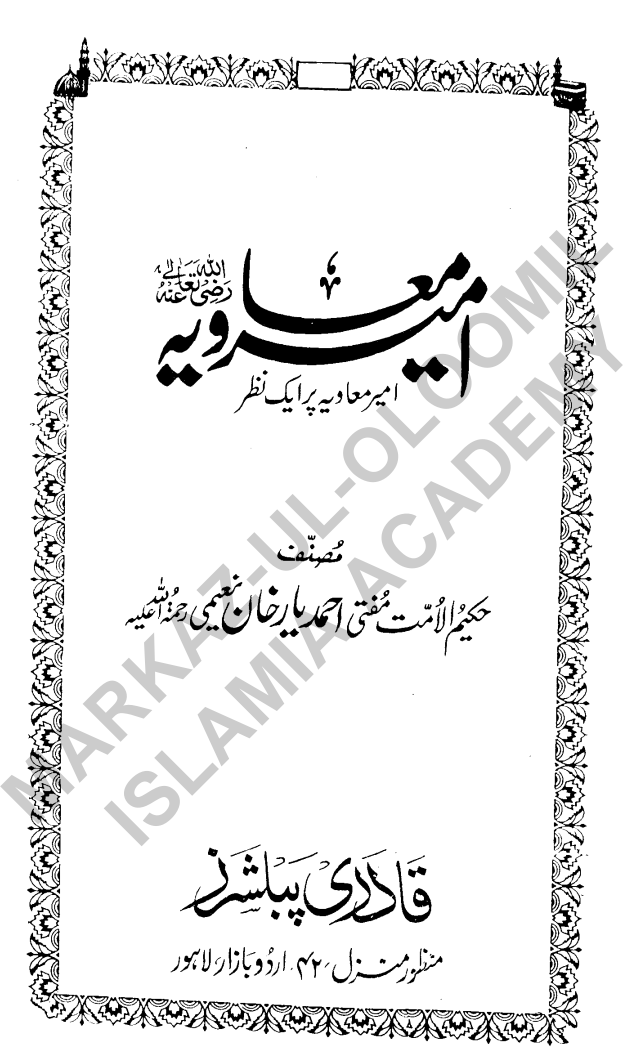
# (جمله حقوق محفوظ ہیں)

| معلم تقریر (نئ تقریریں)                                                                                               | <br>نام كتاب |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| حكيم الامت مفتى احمد يارخال نعيمي عليه الرحمة                                                                         | <br>مصنف     |
| 64                                                                                                                    | <br>صفحات    |
| ورڈزمیکر                                                                                                              | <br>كمپوزنگ  |
| اشتیاق اے مشاق پرنٹرز لا ہور                                                                                          | <br>طابع     |
| قادری پبلشرز لا ہور                                                                                                   | <br>ناشر     |
| <u> چې او په او پ</u> | <br>قيت      |

شاكسك

شبير برادرز 40أردوبازارلامور





بِسُمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّىٰ عَلَىٰ رَسُوْلِهِ الْكَرِيْمِ أُحَمَّ صَلَّ عَلَىٰ سَيِّدِنَا وَمَوْ لاَنَا مُحَمَّد وَّ عَلَىٰ آل

اَللَّهُ مَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدٍ وَّعَلَى آلِ سَيِّدِنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدٍ وَّعَلَى آلِ سَيِّدِنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدٍ وَّاصَحَابِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّمُ وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدٍ وَّاصَحَابِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّمُ وَلَا مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَاسُمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ـ قَدُ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَاسُمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ـ

الله تعالی کی ایک نعمت ایسی ہے جس کی دنیا عاشق ہے۔مومن کافر گدا کی ہوڑھا ' امیر وغریب عورت مرد غرض کوئی انسان ایسانہیں۔جس کواس کی تلاش نہ ہو اس نعمت کا نام ہے کامیا تی۔

تجارتیں' سلطنت کی لڑائیاں' بچوں کی تعلیم وتربیت' سارے کاروباراس کامیابی کی دھن میں ہورہے۔ ہیں۔سلاطین اسی کامیابی کی خاطر آج لاکھوں مہلک ہتھیار بنارہے ہیں۔آئٹم بم' ہائیڈروجن بم' اسی معثوق کی تلاش میں تیار ہوئے ہیں۔غرض ایک کامیابی کی خاطرانسان لاکھوں کا خون بہادیتا ہے اوراسی کی جستجو میں عمرصرف کردیتا ہے۔

اس کامیا بی کے مفہوم سمجھنے میں انسان کا بڑا اختلاف ہے۔ کسی کے نزدیک مال دار ہونا کامیا بی ہے۔ کسی کی سمجھ میں تحت و تاج کا مالک ہونا ہی کامیا بی ہے۔کوئی خیال کر رہا ہے کہ بڑے عہدے پر پہنچ جانا کامیا بی ہے۔ مگریہ سب غلطی پر ہیں۔

کامیابی وہ ہے جسے رب تعالیٰ کامیافی فرمادے۔ اگر مال دار ہونا کامیابی ہوتی تو قارون بڑا کامیابی ہوتی تو قارون بڑا کامیاب ہوتا کہ وہ مال دارتھا۔ اگر تخت وتاج کا مالک ہونا کامیابی ہوتی تو نمرود بڑا کامیاب ہونا چاہئے تھا۔ وہ تمام دنیا کا بادشاہ تھا۔ اگر بڑے عہدے دار ہونا کامیابی ہوتی تو یزید بڑا کامیاب ہوتا کہ وہ خلافت کا عہدے دار بن بیٹھا۔ حالانکہ صدیوں سے ان سب پرمشرق ومغرب میں لعنت ہور ہی ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ کامیابی کوئی اور ہی

چزے۔اس آیت میں اس کا فیصلہ کیا گیا ہے؟

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ کامیاب وہ ہے جو تین صفات اپنے میں پیدا کرے۔

۱ – دل کی صفائی

۲-نماز کی پابندی

س-اینے بیارے رب کا نام جینا-

کیونکہ وہ فرضی کامیابیاں عارضی اور فانی ہیں۔ پیکامیابی اصلی اور باقی

بر گز نمیرو آنکه ونش زنده شد بعشق

شبط است بر جريده عالم دوام ما

ہم اینے رب کے ضل ہے ان تینوں پر کچھروشنی ڈالتے ہیں۔ حق تعالی قبول فر مائے

اورتو فتوعمل شخشے۔

ول کی صفائی

اس کے متعلق دو چیزیں عرض کرنی ہیں۔ ایک میہ کہ اس کی ضرورت کیول ہے؟ دوسرے میک میں کسے حاصل ہوتی ہے؟

قلب سارے قالب کا بادشاہ ہے۔اگریہ کھیک ہے تو سارے قالب سے اچھے کام ہوں گے۔اگر بیگڑ گیا تو قالب بگڑ گیا۔ پول مجھو کہ قلب کی زندگی قالب کی زندگی ہےاور

قل کی موت قالب کی موت ہے۔

زندگی زنده دلی کا

مردہ ول خاک جیا کرتے ہیں

قلب کی صفائی اس کی زندگی ہےاور قلب کی گندگی اس کی موت پول سمجھو۔ کہ زندگی اور گندگی جعنہیں ہوتیں۔ یاک دل والا بعد موت بھی زندہ ہے۔ بَـلُ ٱحْیَــآءٌ وَّالْکِنُ لَا تَشْعُرُونَ \_ (٢١٥٣) مسلمان بعدشهادت زنده ہے كيونكه وه ياك قلب والا ہے اور گندے ول والا اپنی زندگی میں بھی مردہ ہے۔ اَمْ وَاتٌ خَیْرُ اَحْیَآءِ (١٦٢١) زندہ کا فرمرد ہے۔ زندة بين إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتِلَى-آبِ إِن مرده دل كافرول كوكلام رباني نهيس سناسكتے-

مثال مجھو! کہ چھوٹے بچ تختی لکھتے ہیں تو جب تک پچھلے نقش پانی سے نہ دھولیں۔
دوسر نے نقش اس پرنہیں لکھ سکتے ۔ دل بھی ایک شختی ہے۔ جب تک اس کوحص وہوں' فسق و
فجو راور دنیاوی وسواس سے نہ دھولیا جائے تب تک اس پر ایمان وتقوی' محبت اور عشق اللهی
کے نقش قائم نہیں ہو سکتے ۔ غرض کہ طغیان اور عرفان جمع نہیں ہوتے ۔

پی بیختی کو پانی سے دھوتے ہیں۔ کھریامٹی سے سفید کرتے ہیں۔ دھوپ سے سکھاتے ہیں 'پھر ہاتھ سے صاف کرتے ہیں۔ تب وہ دوسری تحریر کے قابل ہوتی ہے۔ اسی طرح اس دل کی شختی کو آئکھوں کے آنسو سے دھوؤ اور عبادات کی کھڑیا سے سفید کرو۔ پھر عشق کی دھوپ میں سکھاؤ' پھرکسی کامل ہاتھ سے صاف کرو۔ تب یار کے جلو نظر آئیں گے اور اس برنہ مٹنے والا رنگ چڑھے گا۔ مولا نافر ماتے ہیں۔

چوں خلا خواہد کی مایار) کنا میل مارا جانب زاری کند زوررا بگزار زاری راہ گیر رحم سوئے زاری آید اے فئب

جس پرخدا کی رحمت ہوتی ہے اسے شق خدا میں رونے کی توفیق کو ہے۔ اس بارگاہ میں زوز ہیں چڑھتا۔ اسی لئے بہت میں زوز ہیں چڑھتا۔ اسی لئے بہت زمین میں تالاب ہوتا ہے نہ کہ پہاڑ کی چوٹی یا درختوں کی شاخوں میں تم بھی بہت زمین بنو۔ گندے دل کی صفائی دو چیزوں سے حاصل ہوتی ہے۔ عبات وریاضت اور کی اہل نظر کی نظر۔

عبادات سے آ ہتہ آ ہتہ مگر کامل کی نگاہ سے دفعتاً دل صاف ہو جاتا ہے۔ گندی زمین دو چیزوں سے پاک ہوتی ہے پانی سے دھونا اور آ فتاب کی نورانی کرنوں کا اس پر پڑنا۔ یہ سورج ایک دم گندی زمین کو خشک کر کے صاف کرتا ہے۔ اسی طرح ہمارا دل یا عبادات کے پانی سے پاک ہوگا۔ یا مدینہ کے سورج کی نورانی نظر سے پھر یہ نہ جھو کہ وہ محبوب صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم مدینہ طیبہ کے ہرے گنبد میں رہتے ہوئے ہم دور

افتادگان کو کیسے پاک فرمائیں گے۔ جب آسان کا مٹنے والاسورج چوتھے زمین پر ہوتے ہوئے اتنی نیچی زمین کو پاک کردیتا ہے۔ تو کیا دین وایمان وہ سچااورا بدقر ارعرب کا سورج' عجم كا جإندُ اللَّه كا بيارا' مجھ جيسے ٿوئے دلوں كاسہارا' احمد جتبى صلى اللّٰه تعالىٰ عليه وآله وسلم است تھوڑ ہے فاصلہ ہے ہمیں یا کے نہیں کرسکتا؟ ہاں ضرور کرسکتا ہے۔ جبک تجھ سے یاتے سب یانے والے میرا دل بھی حیکا دے جیکانے والے

اسی نے انہیں قرآن کریم نے سراج منیر یعنی جیکانے والاسورج فر مایا اور بتایا۔ قَلْہ جَآءَ كُمْ مِّنَ اللهِ نُورُ (١٥٥)

آؤہم بتائیں کہ اللہ والوں کی نظر ہے دل کی کایا ایک دم کیسے پلٹتی ہے۔موسیٰ علیہ السلام کے مقابلے میں نے والے ستر ہزار جادوگر جب مقابلہ میں آئے تو کا فربھی تھے۔ فاسق بھی گنهگارادر بدکاربھی۔غرض برائیوں کا مجموعہ تھے گرمیدان مقابلہ میں آ کرانہوں نے موسیٰ علیہ السلام کابیاد ب کیا۔ ان سے اجازت کے کرجادو چلایا۔عرض کیاو اِمّال اُنْ تُلُقلي وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحُنُ الْمُلْقُونَ (١١٥٤) بداوب بارگاه اللي ميس مقبول موا\_مويل علیہ الصلوٰ ق والسلام کی نظر کی برکت ہے اولاً مون بنے۔ پھر صحافی رسول' پھر صابر' پھر شہید غرض کہان لوگوں نے ایک دن میں جار بلٹے کھائے۔ بیہ ج قَدُدُ اَفُ کَ اَفُ کَ مَ مَ مَ تَزَتَّى (١٣٨٧) اوريه عِنگاه كرم-

حكايت

متنوی شریف میں ہے کہ حضرت سلطان العارفین بایزید بسطامی رحمة الله علیہ کے ز مانه میں بسطام شریف میں ایک حسینه رنڈی آگئی۔جس کےحسن میں سارا شہر گرفتار ہو گیا۔ لوگ فتق و فجور میں پھنس گئے ۔لوگوں نے سلطان العارفین کی خدمت میں عرض کیا کہ آ پ کا زمانہ ہو۔لوگ ایسی مصیبت میں مبتلا ہوجائیں۔ جائے تعجب ہے۔ فر مایا ماجرا کیا ہے؟ لوگوں نے اس رنڈی کا حال یون کیا۔ فرمایا۔ چلوہم اس رنڈی کے گھر چلیں۔ اس کے دروازے برمصلی بچھا کرنماز شہ نے کردی۔رات تک نماز میں نوافل پڑھتے رہے۔اس

درمیان میں جوکوئی رنڈی سے ملنے آیا۔حضرت کود مکھ کرلوٹ گیا۔

رات گئے آپ نے رنڈی سے پوچھا کہ مائی! تیری روز کی آمدنی کتنی ہے؟ اس نے بتائی۔وہ رقم ہی اپنی گرہ سے اسے عطافر ماکر ارشاد فر مایا۔ کہ چونکہ ہم نے تیری پوری فیس ادا کردی۔اب تیری بیرات ہماری ہوگئی۔اس نے عرض کیا۔ بشک۔

فرمایا اب جوہم کہیں وہ کراس نے کہا۔ بہت اچھا۔ فرمایا وضو کر کے دور کعت نفل ادا کر۔اس نے تعمیل ارشاد کی۔ جب قیام ورکوع کر کے اس نے سجدے میں سررکھا۔سلطان نے بارگاہ رب العالمین میں ہاتھ دعا کیلئے اٹھائے اور یول عرض کیا۔

آنچ کارم بود آخر کردمش که زنا سوئے نماز آوردمش

مولی مجھ کمزورضعیف بندے کا اتنا ہی کام تھا کہ اس فاسقہ کو زنا ہے روک کرتیری بارگاہ میں جھکادیا۔ابا گلا کام تیراہے کہ تو اس جھکے سرکوقبول کرے یامر دود۔

پھرعرض کیا کہ مولی اگر تونے اسے مردود کر کے نکال دیا۔ کل یہ پھر فاسقہ ہی رہی تو میری بڑی بدنا می ہوگی۔ مجھے اس کے دروازے پرعام مخلوق نے دیکھاہے۔ فر مانے لگے

بردست آوردہ ام من اے خدا تسلبھك قسلسب طفيل مصطفیٰ

یہ نہ دیکھ کرآنے والی کون ہے۔ مولی میددیکھ کرلانے والا کون ہے۔ میں تیرائے نہگار بندہ اسے لایا ہوں۔ اب اس سنہری جالیوں والے ہرے گنبدے مکیین محرصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے صدقے ہے اس کے دل کارخ پھیردے کہ اس کا دل مدینہ پاک کی طرف متوجہ ہوجائے۔ بیدعا کرناتھی کہ وہ فاسقہ عارفہ بن گئی۔

دوسرے دن جب اس کے عاشق اس سے ملنے آئے۔ تو بولی کہ اب میں تمہارے کام کی نہیں۔ جن آئھوں نے بایزید بسطامی کا جمال دیکھ گیا۔ وہ اور کسی کو کیا دیکھے۔
تیرے قدموں میں جو ہیں غیر کا منہ کیا دیکھیں
کون آئھوں میں جیجے دیکھ لے تلوہ تیرا

يه ٢ قَدُ اَفُلَحَ مَنُ تَزَكَّى

خیال رہے کہ دل کی صفائی تین طرح کی ہے۔ ایک شرک و کفر سے صفائی جو کلمہ طیبہ کے ذریعہ ہر مسلمان کو حاصل ہوتی ہے۔ یہ ہر عبادت سے بھی حاصل ہوتی ہے۔ نگاہ ولی سے وضو دوسرے گناہوں ریا ، حسد سے صفائی یہ عبادت سے بھی حاصل ہوتی ہے۔ نگاہ ولی سے بھی اور تجلی گاہ یار بن سے بھی اور تجلی گاہ یار بن جبھی تنیسرے غیر خدا سے صفائی کہ دل سے اغیار خارج ہو جا میں اور تجلی گاہ یار بن جائے۔ یہ درجہ مض اولیاء اللہ کی صحبت سے حاصل ہوتا ہے۔ یہ آیت کریمہ تینوں صفائیوں کا فر کر فر مار بی ہے جس دل میں ایسی صفائی بید ہو جاتی ہے۔ پھر وہ دنیا کے رنج وغم سے آزاد ہو جاتا ہے۔ یہام تفکرات دل کے نیچر ہے ہیں۔ دل کے اندر نہیں آتے کیونکہ دل کے اندر تو ان کی جگہ ہی نہر ہی۔ مولانا روم فرماتے ہیں۔

آب درگشتی ہلاک کشتی است آب اندر زیر کشتی پشتی است

کشتی کے پنچ دریا کا پانی رہت و فائدہ مندہ کشتی کے اندر آ جائے تو ہلاک کردے گا۔ دل کشتی ہے اور دنیا دریا در نیا بت جیسے کعبہ معظمہ تین سوسال تک بت خانہ بنا رہا۔ پھر پیارے محبوب سلی اللہ تعالی علیہ وآ لہ وسلم کے ہاتھوں وہ بت خانہ سے خدا خانہ رہا۔ اکیلے ہی دل بت خانہ ہے۔ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآ لہ وسلم کی نظر سے بی خدا خانہ بن سکتا ہے۔ محبول دو سینہ مرا فائح مکہ آکر کھول دو سینہ مرا فائح مکہ آکر کے جہم تھینچ کے کردو مار

تعبہ دل ہے ، ہم ہی ہے سردو بار کوشش کروکہ سینہ کینہ سے پاک ہو کرمدینہ بن جائے تا کہاس پرسکینہ نازل ہو<sub>۔</sub>

> بنا دو میرے سینہ کو مدینہ نکالو ہجر غم سے یہ سفینہ

سے بیان ہوا۔ دوسری چیز یہ ہے۔ وَ ذَکَرَ السّمَ رَبّهِ ۔ رب کی یا دُجود نیا میں اسے یا دکر تار ہا شادر ہا۔ جو غافل ہوا بر باد ہو گیا۔ اس کی یاد آبادی ہے اور غفلت بربادی ہے۔

آباد وہی دل ہے جس میں تمہاری یاد ہے جو یاد سے غافل ہوا وریان ہے برباد ہے .

اللہ کا ذکر ایسا جا ہے کہ دل میں اس کا خیال ہو۔ سرمیں اس کا دھیان رہے زبان پر اس کا چر جا ہو آئکھوں میں اس کا جلوہ ہو' کا نوں میں اس کے کلام کے نغمے ہوں۔ ہاتھ' پاؤں پراس کی اطاعت ہو' غرض انسان اس میں ایسا گھر جائے' جیسے پانی میں مجھلی' مولا نا روم مجنوں کا ایک قصہ قل فرماتے ہوئے ارشا دفرماتے ہیں۔

دید مجنول را کے صحرا نورد!

در بیابان جنول بنشسته فرد

سى مسافرنے مجنول كوجنگل ميں اكيلا جيشاد يكھا۔قريب گيا تو معلوم ہوا كہ يجھ تغل

بھی کررہا ہے۔

ریگ کاغذ بود انگشتان قلم می نمود سے نامہ بہر کس رقم

ریت کو کاغذ بنایا ہوا ہے اور اپنی انگلیوں سے قلم کا کام لے رہا ہے۔ اپنی انگلیوں سے ریت پر کچھ لکھ رہا ہے۔ تعجب کرتے ہوئے یو چھا

گفت اے مجنون شیدا چلیت ایں

مے نولیی نامہ بہر کیت ایں

پوچھااے مجنوں! بیانو کھا خطہ کے لکھ رہے ہو؟ اسے کون قاصدے لے کر جائے گا؟

اورکون پڑھے گا؟ایسےانو کھے خط کا قاصد بھی نرالا ہی ہونا چاہئے۔جواب دیا ہے

گفت مثق نام لیلی ہے کنم خاطر خود را تسلی ہے وہم

کہاتم اپنے خیال میں ہواور میں اپنے خیال میں۔ میں تو اپنی محبوبہ کیل کے نام کی مشق کررہا ہوں۔ دل کوتسلی دے رہا ہوں۔ جا ہتا ہے ہوں کہ تا حد نظر میدان میں ہر طرف کیلی کا نام ہواور بہج میں بیعاشق زار ہوتا کہ ملی خاطر حاصل ہو۔ معلوم ہوا کہ بیارے کے ذکر سے دل کوسلی ہوتی ہے۔
رب تعالی فرمایا ہے: آلا بِلِهِ کُو اللهِ تَظْمَئِنَ الْقُلُوْبُ (۲۸٬۱۳)

خیال رہے کہ آگر ہم میں رب تعالی سے محبت ہے تواس کے ذکر سے بھی الفت ہوگی۔
غرض کہ جس چیز کورب سے نسبت ہوگی وہ ہی ہماری پیاری ہوگی ۔ مولا نا فرماتے ہیں ۔
گفت معشوقے بعاشق اے فتی

تو بغر بت دیدہ بس شہر ھا

کسی معثوق نے اپنے عاشق سے پوچھا کہ تو نے ملک کی سیر کی ہے خاک چھائی ہے

ہر منتے ہیں،

پس گرامی شہر زافہا خوشتراست گفت آل شہرے کہ درد سے دلبراست

یہ تو بتاان سب میں کون سی اچھی بہتی ہے؟ وہ بولا کہ وہ بہتی جہاں اپنا دلبر ہو۔اگر دلبر قبرستان میں بیٹھ جائے تو وہ قبرستان ہے۔ ڈاکٹر قبرستان میں بیٹھ جائے تو وہ آباد شہر ہے۔اگر شہر سے چلا جائے تو وہ قبرستان ہے۔ ڈاکٹر اقبال نے کیا خوب فرمایا۔

خاک طیبہ از دو عالم خوشتراست اے خوشا شہرے کہ آنجا ولبر است

مدینه کی خاک دونوں جہاں سے اعلیٰ کیونکہ بیستی خواب گاہ محبوب رب العالمین ہے۔اس لئے یہاں فرمایاوَ ذُکو ِ اسْمَ رَبِّه-

خیال رہے کہ رب تعالی کے ذکر کی تین صور تیں ہیں۔ اس کی ذات وصفات کا ذکر ہے۔ اس کی زات وصفات کا ذکر ہے۔ اس کے پیاروں کی مدح خوانی۔ یہ بھی اس کا ذکر ہے۔ اس کی وشمن کی جو ۔ یہ بھی اس کا ذکر ہے۔ اس کی وشمن کی جو ۔ یہ بھی اس کا ذکر بورا قر آن اللہ کا ذکر ہے۔ گراس میں بیسب چیزیں موجود ہیں۔ قُلُ هُوَ اللهُ اُحَدُّ (۱۱۱۱) بھی خدا کا ذکر ہے۔ اور تَبَّتُ یَدَا اَبِی لَهِ اِللهُ اَحَدُ (۱۱۱۱) بھی اور سورہ فتح کی آخری آیت مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَ الَّذِیْنَ مَعَهُ (۲۹۴۸) بھی اس کا ذکر ہیں۔ ان سب میں ہے بھی یا در کھو کہ ذکر اسانی ذکر جنانی 'ذکر زرکانی سب اللہ کا ذکر ہیں۔ ان سب میں ہے۔ یہ بھی یا در کھو کہ ذکر اسانی ذکر جنانی 'ذکر زرکانی سب اللہ کا ذکر ہیں۔ ان سب میں ہے۔

قوی ذکر جنانی ہے۔ ذکر دل کا ذکر جے صوفیائے کرام فکر کہتے ہیں۔ فکو ساعۃ حیو من ذکر جنانی ہے۔ اس لئے قرآن ذکر الف سنۃ لیعنی ایک ساعت کی فکر ہزار برس کے ذکر سے افضل ہے۔ اس لئے قرآن حکیم میں فکر کی بہت تاکید فرمائی۔ اَوَلَمْ یَتَفَکّرُوْا فِی اَنْفُسَهُمْ (۸٬۳۰)

تیسری چیز ہے صلبی یعنی نماز۔ اگر چینماز بھی ذکر کی قسم ہے۔ مگراس کے اشراف واعلیٰ ہونے کی وجہ ہے اس کا علیحدہ ذکر فر مایا۔ نماز وہ اعلیٰ چیز ہے۔ کہ قق تعالیٰ نے تمام احکام بذریعہ جبرائیل امین زمین پر ہی جسجے۔ مگر نماز حضور علیہ السلام کوعرش پر بلا کر بغیر واسط عطافر مائی۔

خیال رہے کہ نماز پڑھ لینا کمال نہیں بلکہ نماز کا قائم کرنا کمال ہے اس لئے قرآن کریم نے آفینہ و الصّلو وَفر مایا۔ ہمیشہ پڑھنا ظاہری باطنی شرطیں پوری کر کے ادا کرنا 'نماز کی فکررکھنا' بیقائم کرنا ہے۔ یہ ہی اسی جگہ مراد ہے۔

اگر نماز کو درخت کرکے پڑھیں تو انشاء اللہ نماز بھی ہمیں درست کردے گی۔ رب تعالی فرما تا ہے۔ اِنَّ الصَّلوٰةَ تَنْهی عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ (۴۵٬۲۹)

خیال رہے کہ نماز باقی دیگر عبادات روزے وزکو ۃ وغیرہ سے افضل ہے کیونکہ وہ عبادات ہیں ہمارے کام اور نماز ہے رہ کانام بعنی ہمارے کام سے اس کانام افضل ہے۔ اس کے قیامت کے دن گناہوں کے دفتر وں سے کلمہ طبیبہ وزنی ہوگا کیونکہ نام الہی بڑی اعلیٰ فعمت ہے۔ ہمارے برے کام سے اس کانام وزنی ہے۔

نماز پنجگانہ دراصل سلطانی درگاہ میں فقراء کی حاضری ہے۔مولا نافر ماتے ہیں \_

گفت پیغمبر اگر کوبی در ہے لاجرم بنی کہ بر آید سرے گر نشینی برسر کوے کے زود بنی عاقبت روے کے

اگرکسی کا دروازہ بجائے جاؤتو کوئی نہ کوئی گھر میں سے پوچھنے ضرور آئے گا۔ اگرکسی ک گلی میں بیٹھ جاؤتو آتے جاتے اس کی ملاقات ضرور ہوجائے گی۔ بندے کو چاہئے کہ رب کا دروازه بجائے جائے بھی سے گائی۔اگروہ پیارا بھی توجہ کرم نہ کرے تو اس بے اعتنائی پرصابر وشا کررہو۔عشاق تو محبوب کی بے پروائی پرقربان ہوتے ہیں۔مولا نافر ماتے ہیں۔

ناخوشی و خوشی بود درجان من جال فدائے یار دل رنجان من عاشم بررنج خویش ودود وخویش مودود وخویش بہر خوشنودی شاہ فرد خویش

دل دکھانے فوالے یار پرمیری جان نثار ہو۔ اس کی بھیجی ہوئی خوشی میرے لئے صدہا خوشیوں کا باعث ہے۔ میں تواپے رنج ونم پر عاشق ہوں تا کہ یار راضی رہے۔ جنہوں نے رب کی رضا کیلئے مصیبتوں پر صبر کیا ہے۔ انہیں رب تعالی نے دنیا بھر میں بھی عزت و آ برو اور مصیت سے نجات بخشی اور آخرت میں جور تبددے گا وہ ہمارے خیال سے باہر ہیں۔ رب تعالیٰ کی طرف سے اگر چہ پہلے بے پر وائی ہوتی ہے لیکن جب بندہ اس پر صابر وشاکر رہے تو بڑی جزائے بخشا ہے۔

#### دكايت

حضرت بلال رضی الله تعالی عنه تک امیه بن خلف کے ہاتھوں بے شار مصیبتیں اٹھاتے رہے۔ مگر بج صبر وشکر کچھ نہ کیا۔ ایک مرتبہ صدیق آکبر رضی الله تعالی عنه اس گلی ہے گزرے جہاں امیه کا گھر تھا۔ آپ نے حضرت بلال رضی الله تعالی عنه کا حال زار دیکھ کرنبی کریم صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں یوں عرض کیا۔

بعد ازاں صدیق پیش مصطفیٰ گفت حال آں بلال با وفے پیش مشرق چار بخش ہے کند تن برہنہ شاخ خارش می زند از تنش صد جاخوں بر می جہد اواحد می گوید و سری نہد

یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں نے بلال کو دیکھا ہے کہ امیہ انہیں تبتی رھوپ میں گرم ریت پر جوجیح کر کے لٹا تا ہے۔ پھر کا نٹوں والی شاخ سے مارتا ہے۔جسم نگا کر کے کا نٹوں کی مار لگا تا ہے جس سے ان کے جسم شریف برسینکٹر وں زخم ہو جاتے ہیں اور ان سب سے خون بہتا ہے۔

سرکارنے تھم دیا کہ بلال کوخرید لو۔ آپ خرید کربارگاہ بیکس پناہ میں حاضر ہوئے تو چوں بدید آل ختہ روئے مصطفیٰ خر معشیا علیہ ہرقفا مصطفیٰ از خود کنارے می کشید

حضرت بلال رضی اللہ تعالی عنہ نے جو چہرہ انور دیکھا ہے ہوش ہوکر زمین پر گر پڑے۔ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے بیملا حظہ فر ماکرخوداٹھ کرانہیں اپنی گود میں اٹھالیا۔ سینہ سے لگایا'نہ معلوم اس صحبت نبی کریم نے داتا نے سیچ پیغمبر نے کیا دیا۔ باوفا غلام نے کیا کیا ہے تو دینے والا جانے یا لینے والا۔ اس کے بعد

مصطفیٰ منفتش کہ اے اقبال جو درخریدن ہے شوم ہمراہ تو گفت مادو بندگان کو لے تو رومش آزاد بر روئے تو

حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنداس خرید میں ہمیں بھی اپناساتھی بنالو۔ ہم بھی تمہار ہے ساتھ بلال رضی اللہ تعالی عنہ کے خریدار ہیں۔ جتنی قیمت تم دے کرلائے ہو۔ اس کی نصف ہم سے بھی لیال رضی اللہ تعالی عنہ بھی حضور کاغلام؟ میں کس کا؟ اور میرا مال کس کا؟ میں بھی حضور کاغلام؟ یہ بلال رضی اللہ تعالی عنہ بھی حضور کاغلام؟ فلام نے غلام کوخریدا ہے۔ سرکار گواہ رہیں۔ میں انہیں آپ کے روبر وآزاد کرتا ہوں۔ فلام نے غلام کوخریدا ہے۔ سرکار گواہ رہیں۔ میں انہیں آپ کے روبر وآزاد کرتا ہوں۔ فلام نے خرض کہ حضرت بلال رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ واقعہ قدد اَفلَحَ مَنْ تَنَ تُحی کی زندہ جاوید تفسیر ہے۔ اللہ ان مقبولوں کے فیل ہمیں بھی تزکیہ عطافر مائے۔ آمین۔

# بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

فَاَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنُ اَشَدُّ مِنَّا فُوَّةً وَكَانُوا بِالْلِيَا فُوَّةً وَكَانُوا بِالْلِيَا فَوَّدَةً اَوَلَمْ يَرَوُا اَنَّ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ اَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِالْلِيَا يَجْحَدُونَ ـ (١٥٬٣١)

اس آیت کریمہ میں رب العالمین نے قوم عاد کی ہلاکت اور اس کے اسباب کا ذکر فرمایا ہے تا کہ مسلمان ان اسباب سے پر ہیز کریں۔ جن سے قوم عاد کی ہلاکت ہوئی تھی۔ اس آیت میں قوم عاد کی ہلاکت کے تین اسباب کا ذکر ہے۔

ا-تكبر

۲-یخی مار نا

س- نبي كاا نكار

اس صحبت میں ان ہی تین چیز وں کا ذکر ہوا۔ رب تعالیٰ ہر مسلمان کو ان سے بیچنے کی تو فیق دے۔ پہلے بیر عرض کروں کہ قوم عا دکون تھی۔

خیال رہے کہ کہ قوم عادا بن ارم ابن سام ابن نوح علیہ السلام کی اولا دمیں سے ہے۔ یہ مقام احقاف میں آباد تھی۔ جو یمن کے قریب ہے۔ یہ بہت قد آور شہ زور لوگ تھے۔ چنانچے ان کا بستہ قد آدی ۱۰ گز کا اور درمیانی قد کا آدی ۱۰۰ گز کا ہوتا تھا۔

ان کے بارے میں قرآن کریم فرماتا ہے۔ کَ اَنَّهُمْ اَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِیَةً (۲۹) شدزوری کا یہ عالم تھا کہ ان کامعمولی آ دمی پہاڑکی بڑی بڑی چٹانیں اٹھالیتا تھا۔ بڑے کاریگر بڑے مال دارلوگ تھے۔ (روح البیان)

ان کی ہنر مندی شہزوری کا تذکرہ قرآن کریم نے جگہ جگہ بیان کیا ہے۔ ان میں حضرت ہودعلیہ السلام بلیغ کیلئے بھیجے گئے۔ مگرانہوں نے ان کی مخالفت کی اور ہواسے ہلاک کردیئے گئے۔ چونکہ بیلوگ متنکبر تھے۔ اس لئے رب تعالی نے انہیں نہایت ہلکی اور معمولی چیز یعنی ہواسے ہلاک کیا تا کہ معلوم ہوجائے کہ رب تعالی ابا بیل سے فیل اور مجھر سے نمرود کو ہلاک فرماسکتا ہے۔

چونکہ اس قوم میں تین عیب تھے جن کا اس آیت میں ذکر ہے لہذا یہ تین چیزیں ہی بیان کرتا ہول۔

سيكبر

یہ لفظ کبر سے بنا ہے جمعنی بڑائی۔اس کے معنی ہیں اپنے کو بڑا سمجھنا۔ بیا عیب تمام عیبوں کی جڑ ہے۔ تکبر ہی کی وجہ سے کفن گناہ 'جنگ جدال' جھٹڑ ہے ہوتے ہیں۔اگرانسان میں تواضع اور انکساری ہؤتو نہ اس کی سی سے جنگ ہؤنہ جھٹڑا۔سب کو شیطان نے گمراہ کیا۔ گرشیطان کو تکبر نے ہلاک کردیا۔اسے اپنی ناری ہونے اور اپنی عبادات برغرور ہوااور مارا گیا۔

> خیال رہے کہ تکبر دوشم کا ہے۔ اصحیح ا-شیخ

> > ۲-غلط

اگرکوئی واقعی کسی سے بڑا ہے اور اپنے کو بڑا تسمجھے تو یہ نکبر صحیح ہے اور جو واقعہ میں بڑا نہ ہواور پھراپنے کو بڑا جانے ۔ تو یہ نکبر غلط ہے ۔ صحیح تکبر بھی فرض ہوتا ہے بھی جائز اور غلط تکبر مجھی حرام ہے بھی کفر۔ جب غازی کفار کے مقابلے میں کھڑا ہوتو اسے ذلیل جانے اور اپنے کواچھا۔ یہ عین ضروری ہے ورنہ جہاد نہیں کرسکتا۔

حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالی عنہ جب میدان میں جہاد میں جاتے تو فر ماتے انسا اللہ دی سمنی امی حیدر ۔اے بے ایمان میں وہ ہوں کہ میرانام مال میری نے حیدر کرارد کھا ہے۔ یعنی بلیٹ کرحملہ کرنے والاشیر۔حیدر جمعنی شیر اور کرار جمعنی بار بار بلیث

كرحمله كرنے والا \_

جب محراب مسجد میں تشریف لاتے توروتے ہوئے عرض کرتے۔ الله سی عَیْسدُ کَ الْسَعْساصِ سی اَتَساکَ مُسقِدًا م بِسالسَدُّنُوبِ وَقَدْ دَعَساکَ

اے اللہ تیرا گنہگار بندہ حاضر بارگاہ ہے۔اپنے گناہوں کا اقر اری ہے اور تیری بارگاہ میں تو بہکررہا ہے۔اسی لئے شاعر نے کہا ہے۔

> هُ وَالْبُكَ آءُ فِى الْمِحْرَابِ لَيُلاً هُ وَالْبِضِّ حَاكِ فِى يَوْمِ الظَّرَابِ

لیعن علی شیر خدا کی شان ہے کہ وہ مسجد کے نمازی ہیں۔میدان کے غازی' تخت پر قاضی ہیں۔

اسی طرح خودسر کارابد قرار حضور تا جدار کونین محم مصطفیٰ صلی الله تعالی علیه وآله وسلم نے غزوہ حنین میں فرمایا۔

أنَّسا السَّبِسىُّ لَاكَلَدُبُ إنَّسا ابُسِ عَبُدُ الْمُطَّلِبُ

میں جھوٹا نی نہیں ہوں۔ میں عبدالمطلب کا بوتا ہوں۔ غرض کہ کافر کے مقابلہ میں مسلمان کا تکبر عبادت ہے کہ بید در حقیقت شجاعت کی اصل ہے اور دین اسلامی کا برتری کا ذریعہ۔ اگر کو کی بڑا آ دمی اپنے کی بڑائی جان کر چھوٹوں کو پچھ کم دیتو یہ تکبر جائز ہے۔ جیسے بادشاہ رعایا پر استاذ شاگر دوں پڑ پیر مریدوں پر جو برتری ظاہر کرے وہ جائز ہے۔ بشر طیکہ اس میں اپنی شخی نہ ہو۔ رب تعالی کے کرم کا اظہار ہو۔ اسی لئے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ انساسید و لدادم و الا نہ حریبین میں ساری اولا دآ دم کا سردار ہوں۔ مگر یہ فخر نہیں فرمار ہا ہوں۔ یہ دونوں تکبر منع نہیں ہیں۔

رہے برے تکبر'ان کی دوصورتیں ہیں:

ا-ایک به کهانسان اینے برابر والوں کواپنے سے حقیر جانے اور خود کو بڑا سمجھے۔

۲- دوسرے میہ کہاہنے بڑوں کو چھوٹا سمجھے اپنے کو بڑا' اگر چہ میہ دونوں تکبر برے ہیں۔ مگر دوسرا تکبر پہلے سے زیادہ برا۔

پھرتکبر کی دوصور تیں ہیں۔اگرانسان دنیاوی معاملات میں غرور کرے تو گنهگار ہے لیکن اگر دینی معاملات میں غرور کرے کہ جاہل آ دمی علماءکومشائخ کو یا پینمبر کو حقیر سمجھے تو وہ کافر ہے۔

اس آیت میں میہ ہی تکبر مراد ہے کہ قوم عاد نے اپنے پینمبر کو حقیر جانا اور عذاب الہی آگیا۔

اس تقریر ہے معلوم ہوا کہ ہر تکبر برانہیں۔بعض اچھے ہیں اوربعض برے۔اس لئے رب تعلق کی سے معلوم ہوا کہ ہر تکبر برانہیں۔بعض اچھے ہیں اوربعض برے۔وہ اس کا کمال ہے ہم تکبر کریں تو بھی بیا گناہ ہے۔ نوٹ ضروری

دنیا میں سب سے افضل پیغمبر ہیں اور پیغمبروں کی جماعت میں سب کے شہنشاہ حضور سیدعالم شاہ عرب وعجم حضور محرصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔ پیغمبر کی اپنی امت کے جان و مال پروہ اختیار ہوتا ہے جونہ بادشاہ کورعایا پر ہے نہ مالک کومملوک پر حضورصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہماری جانوں کے بدن کے مال کے گھر بارکے اولا دک از واج کے مالک مطلق ہیں۔ اگر حضور ہماری بیوی کو ہم پرحرام فرما ویں تو وہ واقعی حرام ہوگئی۔ اگر ہم کو ہمارے مال و جائیداد سے محروم کر دیں تو واقعی ہم فقیر ہوگئے۔

دیکھوحضرت کعب ابن مالک کی بیوی عماب کے زمانہ میں ان پرحرام کی گئیں حالانکہ وہ ان کی بیوی تھی۔حضرت زید ابن وہ ان کی بیوی تھی۔حضرت زید ابن حالانگہ علی وہ ان کی بیوی تھی۔حضرت نیب بنت جش کوان کے بغیراذن لئے ہوئے حضرت زید ابن حارثہ کے نکاح میں دے دیا۔حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہا کی موجودگی میں دوسرا نکاح حرام قراردے دیا۔بہر حال حضور صلی اللہ تعالی علیہ وہ آلہ وسلم ہماری ازواج اجسام اوراموال کے مالک مطلق ہیں۔وہاں ہماری مرضی کو بچھ دخل نہیں۔ اگر شہ زور را گوبد شب است ایں اگر شہ زور را گوبد شب است ایں بیاید گفت اینک ماہ و یروین

جب معمولی حق رکھنے والے بادشاہ پر فقیر نہیں تکبر کرسکتا تو امتی پینمبر پر کس منہ سے برتری کا دعویٰ کرسکتا ہے۔ اسی لئے قوم عاد ہلاک کردی گئی۔

یہ بھی خیال رہے کہ بادشاہ اور فقیر عالم ارواح' بیدائش اور پرورش وغیرہ میں بالکل کیساں ہیں۔ زندگی میں صرف بیفرق ہوگیا کہ بادشاہ تخت و تاج کا مالک بن بیٹا۔ پھر موت میں دونوں برابراور قیامت کے دن ممکن ہے کہ فقیر بادشاہ سے بڑھ جائے۔

جب اس قدر برابریاں ہوتے ہوئے فقیر بادشاہ کی ہمسری کا دم نہیں بھرسکتا۔ تو وہ شہنشاہ کو نمین جو عالم ارواح بیدائش پاک زندگی و فات فیروحشر ہر جگہ سب سے اعلیٰ و بالا ہوں۔ ان سے ہمسری کا دعویٰ عین بے ایمانی ہے۔ پیغمبر ہر جگہ فیض دیتے ہیں۔ امتی ہر جگہ فیض لیتے ہیں۔ امتی ہر جگہ فیض لیتے ہیں۔ عالم ارواح میں پیغمبروں کی روحیں نورانی تھیں۔ امتی کی روح بے نورتھیں۔ یہلے میثاتی کے دن نبی نے بللی کہا۔ ان سے من کرامتی نے۔

ہم لوگ جاہل کے عقل اور روتے ہوئے پیدا ہوتے ہیں۔ وہ حضرات پیدائش پاک
کے وقت عارف باللہ مکمل عقل والے اور سجدہ کرتے پیدا ہوتے ہیں۔ عیسیٰ علیہ السلام نے
پیدا ہوتے ہی اپنی نبوت رب کی وحدا نبیت اور نماز وغیرہ کا اعلان فر مایا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ
علیہ وآلہ وسلم نے پیدا ہوتے ہی سجدہ کرکے امامت کی شفاعت کی دعا کیں کیس۔ زندگ
پاک میں انہیں معراج ملی۔ ان کاراج بحرور ججرو شجر دشت وجبل پر رہا و رہ ورہ وخضور
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا کلمہ پڑھا۔ وفات کے بعدان کے نام پر ہمارا خاتمہ ہوتو بیڑا پار
ہو۔ غرض ہر جگہ فرق عظیم ہے۔ پھران پر شخی مارنی حماقت ہے۔

ادب گاہست جنت زیر آساں از عرش نازک تر نفس کم کروہ ہے آید جنید وبایزید ایں جا

تكبركے اسباب

غرور دوطرح کا ہے۔ ایک اصل ایک عارضی عارضی غرور تو متکبرین کی صحبت سے پیدا ہوا ہے۔ اصل غرور ماں باپ کی میراث سے ملتا ہے۔ اگر خاندان بے ادب گتاخ ہے تو اولا دباادب ہیں ہوسکتی۔ ماں باپ بے حیا ہیں تو اولا دبیں حیا کہاں سے آئے۔ ڈاکٹر

ا قبال نے کیا خوب کہانے

بے ادب ماں باادب اولاد جن سکتی نہیں
معدن زر معدن فولاد بن سکتی نہیں
دوسری جگہ مسلمان عورتوں سے خطاب فرماتے ہوئے کہتے ہیں۔
چوز ہرا باش از مخلوق روپوش
کہ در آغوش شبیرے بہ بینی

اے مسلمان خاتون! تو حضرت زہرا کی طرح گھر میں رہ' باہر آ وارہ نہ پھڑتا کہ تیری گود میں امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے بچے پرورش پائیں۔

مسلمان عورت صرف نمازی بنے کیلئے نہیں بلکہ غازی جننے کیلئے ہے۔ وہ شمع محفل نہیں بلکہ جراغ خانہ ہوئی چاہئے ۔ ایسی متکبراور آوارہ بے ادب ماؤں کی اولا دیقیناً بے ادب ہوگ۔ نوح علیہ اِسلام نے رب تعالی سے اپنی قوم کے بارے میں عرض کیا۔ وَلا یَکِ لَدُوْا اِلّا فَاجِرًا کَفّار آلا اِلام

# تكبر كے علاج

غرور کومٹانے والی حقیقتاً صرف ایک چیز ہے وہ نگاہ پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہے۔اس سے قلب ایساصاف ہوتا ہے جبیبا کہ سورج سے گندی زمین میسورج تو زمین میں دن نکال دیتا ہے۔ مگر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی توجہ دلوں میں صبح نمودار کردیت ہے۔ ڈاکٹرا قبال نے کیا خوب کہا۔

اے رخ صبح تو اعصا رود ہور دھ

چیثم توبیننده مافسه السصدور

سورج تو زمین اور رخ انور مصطفیٰ صلی الله تعالیٰ علیه و آله وسلم زمانه میں دن بنا تا ہے۔
اوروں کی نگاہ ظاہری کو دیکھتی ہے مگران کی نگاہ دل کے اندر کے حالات مشاہدہ فر ماتی ہے۔
درود شریف کی کثرت 'اچھوں کی صحبت حضور صلی الله تعالیٰ علیہ و آله وسلم سے تعلق بیدا کر ہے
گی اور بیعلق ہی دل میں ایمان کی شمع روشن کر ہے گا۔

جس برخوردار کی پیدادار سینمامیں ہواور پرورش گندے لوگوں میں اس سے ادب کی امیدر کھنافضول ہے۔ امیدر کھنافضول ہے۔ تکبر کے نقصان ادب کے فائدے

ہے ادبی اور تکبر سے عم بھر کی عبادتیں برباد ہو جاتی ہیں۔ ادب کی برکت سے عمر بھر کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ دیکھو شیطان لاکھوں سال کا عابد تھا مگر آ دم علیہ السلام کی . ایک بے ادبی سے سب کچھ برباد ہوگیا۔

گیا شیطان رائد ایک سجدے کے نہ کرنے میں اگر لاکھوں برس سجدے میں سرمارا تو کیا مارا

فرعوں کے جادوگروں ہے میدانی مقابلہ میں ایک ادب یہ ہوگیا کہ انہوں نے موئی علیہ اللم ہے اجازت کے رجادوکیا۔ اِمّا اَنْ تُلُقیٰی وَاِمّا اَنْ تَکُونَ نَحُنُ الْمُلْقِیْنَ (ک علیہ اللم ہے اجازت کے رجادوکیا۔ اِمّا اَنْ تُلُقیٰی وَامّا اَنْ تَکُونَ نَحُنُ الْمُلْقِیْنَ (ک اُن میں مومن صحابی صابر اور شہید بنا دیا گیا۔ رب تعالی فرما تا ہے فَالْقِی السّحَرَةُ مُسَاجِدِیْنَ (۲۲۲۷) یعنی جادوگر سجدے میں دیا گیا۔ رب تعالی فرما تا ہے فَالْقِی السّحَرَةُ مسَاجِدِیْنَ (۲۲۲۷) یعنی جادوگر سجدے میں ڈال دیے گئے۔ وہ خودنہ گرے بلکہ انہیں ہم نے سجدہ میں گرایا۔ ان کا سر ہماری تو فیق کے قضہ میں مقااس لئے وَتَعُوا نِفْرِ مایا۔ مولا نافر ماتے ہیں۔

ازخدا خواهیم توفیق ادب بے ادب محروم گشت از فضل رب بے ادب تنها نه خود را داششت بد بلکه آتش خود همه آفاق نود مهم آفاق نود مرجه آید برتو از ظلمات و غم این زبے ادبی و گتاخی ست ہم

دكايت

ایک بزرگ کسی شخ سے بیعت ہونے کیلئے گئے۔ شخ نے فرمایا کہ پہلے چالیس دن ای جگہ بیٹھ کر چلہ کرو۔ جوتم سے بدتر ہواس نے سوچا کہ سب سے بدتر تو میں ہی ہول۔اب چلہ کہاں کروں۔ آخر فیصلہ کیا کہ کھدی مجھ سے بدتر ہے کہ وہاں شہر کھر کی گندگی جمع ہوتی ہے اور وہاں نماز وغیرہ بھی نہیں ہوتی وہاں جا کر بیٹھا۔ کھدی میں سے قدرتی آواز آئی۔ حضرت میں تو عمدہ غیر اور کچل فروٹ تھا۔ صرف چند گھنٹے آپ کے معدہ میں رہا۔ آپ کی فیض صحبت سے ایساراندہ ہوا کہ یہاں ڈال دیا گیا۔ اب جو مجھ پر کرم فرمانے تشریف لائے ہو کیا مجھے دوز خ میں پہنچاؤگے؟

یان کریشخص رو پڑااورشنخ کی خدمت میں عرض کی کہسب سے بدتر تو میں ہوں۔ اب چلہ کہاں کروں؟ فر مایا آ وُ مرید ہوجاؤ۔بس یہ ہی سمجھا نامقصودتھا۔ نہ تھی اپنے جو عیبوں کی ہم کو خبر

رہ ں آپ ہو یبوں ن مہر رہ رہر رہے دیکھتے اوروں کے عیب و ہنر

پڑی اپنی برائیوں پر جو نظر ت

تو جہاں میں کوئی برا نہ رہا

اینے کوعا جزاور کمزور جاننایہ ہی تصوف کی اصل ہے اور رحمت الہی کا باعث قوم عاد کا دوسراعیب شیخی تھا۔ مَنْ اَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً۔

شخ میخی

اپن کو براسمحمنا تکبر ہے اور اپنے کو برا کہنا شخی ہے۔ تکبر دل کا کام ہے اور شخی زبان کا تکبر جڑ ہے اور شخی اس کی شاخ ۔ یہ بھی بدترین عیب ہے۔ شخی والا نہ خدا کو پہچان سکے نہ رسول کو اور نہ کسی سے فیض لے سکے ۔ کیونکہ انسان کی صفات معرفت الہی کا ذریعہ ہے۔ اپنی کمزوری سے رب تعالی کی قوت اپنی گنہگاری سے اس کی غفاری اپنی سیاہ کاری سے اس کی منا اپنی فقیری سے اس کا حاجت ساری اپنی فناسے اس کی بھا اپنی بھا اپنی بھا اپنی ہو اپنی تعالی کی غنا اپنی فقیری سے اس کی قدر جاتی روا ہونا پہچانو ۔ اگر دنیا فقیروں سے خالی ہو جائے تو امیروں کی قدر جاتی رہے ۔ اب جوخود رہے خرض کہ رب کی معرفت اپنی بے بضاعتی کے پہچانے پر موقوف ہے۔ اب جوخود اپنی نوی اور باتی سمجھنے لگے ۔ اسے رب تعالی کی معرفت کیونکر حاصل ہو سکتی ہے۔ اس لئے قوم عادیثنی کے جرم میں ہلاک ہوگئی ۔

خیال رہے کہ جیسے اپنی کمتری کے بغیر جانے رب تعالیٰ کی برتری معلوم نہیں ہوسکتی۔
ایسے ہی اپنی کمتری سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی شان کا ببتہ لگتا ہے۔ شیطان نے شیخی ماری آ دم علیہ السلام کو نہ پہچان سکا۔ منافقین و کفار نے شیخی ماری تو مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی معرفت سے محروم رہے۔ جیسے جالا ُ دھند 'موتیا آئکھ کی بیماریاں ہیں جن سے علیہ وآلہ وسلم کی معرفت میں فرق آجا تا مصحیح کام نہیں کرتی۔ ایسے ہی شیخی دل کا وہ مرض ہے جس سے معرفت میں فرق آجا تا ہے۔ مولا نا فرماتے ہیں۔

اشقیا را دیده بینا پنه بود نیک و بند در چیثم شال کیسال نمود

ای لئے بڑے اولیاء اللہ بھی اس بارگاہ میں ڈرتے اپنے گنا ہوں کا دم بھرتے آتے ہیں۔خواجہ خواجگان شاہ بہاء الحق نقشبندیہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے وصیت فر مائی کہ میری میت کے آگے بیشعر پڑھا جائے اور دنن کرتے وقت بھی اسی شعر کی تکرار ہے۔
مفلسا نم آمدہ در کوئے تو مشیب اللہ از جمال روئے تو مشیب اللہ از جمال روئے تو مشیب اللہ از جمال روئے تو

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

نَحُنُ اَوْلِيَا اَهُ كُمْ فِي الْحَيوْةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْاَحْرَةِ وَلَكُمْ فِيْهَا مَا تَشْتَهِى اَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيْهَا مَاتَدَّعُوْنَ نُزُلًا مِّنْ غَفُوْرِ رَّحِيْمٍ - تَشْتَهِى اَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيْهَا مَاتَدَّعُوْنَ نُزُلًا مِّنْ غَفُورِ رَّحِيْمٍ - بَمِ تَهَارِ ح دوست بين دنياوى زندگى مين اور آخرت مين اور آخرت مين اور آخرت مين منهارے دول جا بين اور جس كي تم آرزوكرو - تنهارے دل جا بين اور جس كي تم آرزوكرو - مهمانى ہوگى غور ديم كى طرف ہے -

اس آیت کریمہ میں اللہ کے بیارے بندوں کے مراتب درجات اور ان کی کامیابیوں کا ذکر ہے۔ اس آیت میں یہ بھی اختمال ہے کہ بید ملائکہ کا کلام ہو۔ جسیا کہ اس سے پچھلی آیت میں تھا اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ خود رب تعالیٰ کا فرمان ہو۔ اولیاء ولی کی جمع ہوں گئے۔ ولی کے معنی ہیں قریب دوست مددگار اس لحاظ سے اس آیت شریفہ کی چھ تفسیریں ہوں گی اور ہرتفسیر پر علیحدہ علیحدہ احکام مستبط ہوں گے۔

تفسيراول

یہ ہے کہ جولوگ دین پراستقامت کریں ان سے فرشتے کہتے ہیں کہ اے مسلمانوں تم گرانامت ہم دنیاو آخرت میں تم سے ہروفت قریب ہیں۔ یہاں نَے ٹُ اس لئے فرمایا ہے کہ اس سے مرادسارے فرشتے ہیں۔ خواہ مقربین ہوں یا مد برات امراور خواہ عرش کے رہنے ہ: لے ہوں یا دیگر آسانوں کے یاز مین کے۔اب مقصد یہ ہوا کہ یہ نہ مجھو کہ تم فرش پر اور فرشتے عرش پریاسدرہ پر۔اگرتم دین پرقائم رہے تو یہ ساری نوری جماعت تم سے ہروفت بہت قریب ہے کیونکہ دوری اس خاکی جسم کیلئے ہے۔ نوریوں کیلئے قرب و بعد سب برابر ہے۔ وہ ہروقت پرآن کی آن میں تمہارے پاس پہنچ کرتمہاری دشگیری کرسکتے ہیں۔

ایک بارحضور پرنورسید عالم صلی الله تعالیٰ علیه وآله وسلم نے حضرت جبرائیل سے دریافت فرمایا کہ تمہاری رفتارکیسی ہے؟ عرض کیا کہ جب حضرت یوسف علیہ السلام کوان کے بھائیوں نے کنویں میں ڈالا تو انہیں آ دھے کنویں میں لڑکا کر رسی چھوڑ دی۔ جب یوسف علیہ السلام نصف کنویں سے تہ کی طرف چلات میں سدرہ سے کنویں کی طرف چلا۔ ان سے پہلے بہنچ کران کوایے پروں میں لے لیا تا کہ انہیں چوٹ نہ آئے۔

ای طرح حضرت اساعیل کے حلق پرچھری رکھی گئی تو میں سدرہ سے اس قدر جلد آیا کہ چھری چلنے سے پہلے وہاں پہنچ گیا اور اس ننھے سے حلق پر ابنا پر بچھا کر انہیں ذبح سے بیالیا۔ بچالیا۔

اسی طرح جب جنگ احد میں دندان مبارک پر پھر لگا تو خون کا قطرہ مبارک منہ سے زمین پر پہنچنے سے پہلے میں زمین پر پہنچنے سے پہلے میں وہاں پہنچ گیا۔اس لئے فر مایا گیا کہ ہم تم سے قریب ہیں۔

### فائده

اس تفسیرے فائدہ بیہ حاصل ہوا کہ نوری کیلئے قریب و بعید یکساں ہے۔ دیکھو آصف ابن برخیانے حضرت سلیمان علیہ السلام کے فیض صحبت سے پچھ نورانیت جاصل کر لی تھی تو آئی جھپنے سے پہلے تخت بلقیس کو یمن سے شام میں لے آئے۔ حو ت ملک الموت آئی کی آئی میں ہر جگہ مرنے والوں کی جان قبض کر لیتے ہیں۔ نکیریں بیک وقت ہزار ہا جگہ قبر میں سوالات کر لیتے ہیں۔

جب ان نوری حضرات کی پیرفآر ہوتو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جنہیں رب تعالیٰ نے نور فرمایا۔ قَدْ جَآءَ کُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَّ کِتَبٌ مَّبِیْنٌ (۱۵۵) اگر آن واحد میں اپنی ساری امت کی مدوفر مانے کیلئے ان کے پاس پہنچ جائیں۔ تو کیا قباحت ہے؟ معراج کی ساری امت کی مدوفر مانے کیلئے ان کے پاس پہنچ جائیں۔ تو کیا قباحت ہے؟ معراج کی

رات براق کا ایک قدم تا حدنظر تھا۔غرض کہ اس تفسیر سے مسکلہ حاضر ناظر حل ہوگیا۔ تفسیر دوم

یہ ہے کہ اے متعقل مزاج مسلمانو! گھرانا مت 'ہم تمام فرشتے دنیا وآخرت میں تمہارے مددگار ہیں۔ مومن کیلئے فرشتوں کی مدد کے چندموقع خاص ہوتے ہیں۔ دل کی گھراہٹ کے وقت رحمت کے فرشتے مومن کے دل کوالیے ہاتھ میں لے لیتے ہیں۔ کہ ہر گھراہٹ دور ہو جاتی ہے۔ جبیبا کہ غار تور میں جب صدیق اکبرضی اللہ تعالی عنہ کفار کو غار کے سر پر کھڑاد کھے کر گھبرائے تورب تعالی نے ان پرسکینہ اتارا۔ جس کا ذکراس آیت میں غار کے سر پر کھڑاد کھے کر گھبرائے تورب تعالی نے ان پرسکینہ اتارا۔ جس کا ذکراس آیت میں ہے۔ فَانَدُوٰ کَلُ اللهُ سَکِیْنَتَهُ عَلَیْهِ وَایَّدَهُ بِجُنُوْ دِ لَیْم تَرَوْهَا (۴۰،۴) خاص مصیبتوں میں فرشتے امداد کرتے ہیں جیسے کہ جنگ بدر میں پانچ ہزار فرشتے مسلمانوں کی مدد کیلئے حاضر ہوئے جس کا ذکر قرآن شریف میں ہے۔

ای طرح ہر آفت کے وقت فرشتے مسلمانوں کی مدد کیلئے نازل ہوتے ہیں۔ مرتے وقت کہ انجی شکل میں آ کریوں کہتے ہیں۔ یہ آیٹھ النیف سُس الْمُطُمَّئِنَةُ ارْجِعِی اِلٰی وقت کہ انجی شکل میں آ کریوں کہتے ہیں۔ یہ آیٹھ النیف سُس الْمُطَمِّئِنَةُ ارْجِعِی اِلٰی وقت کہ انجی کہ اسے داختی واقع ہے داختی کے دروازے پر اورخود جنت میں ہرجگہ فرشتے مومن کی مدد کریں گے۔جیا کہ قرآنی آیوں اورا حادیث سے ثابت ہے۔ جی کہ فرشتے مسلمانوں کی شفاعت بھی کریں گے اور جومسلمان کنہگار کچھ روز کیلئے دوز خ میں جا کمیں گریں گے۔ان پروہ بخی نہ کریں گے دور جومسلمان کنہگار کچھ روز کیلئے دوز خ میں جا کمیں گریں گے۔

#### فائده

اس تفیرے دوفائدے حاصل ہوئے۔ایک یہ کمغیر خداکی امداد برحق ہا ورایّا کے نستے میٹ کے خلاف نہیں۔اس پرقر آن شریف کی بہت می آیات اوراحادیث صححہ وارد ہیں۔ رب تعالی کے سارے کام فرشتے ہی انجام دیتے ہیں۔ بعض فرشتے بارش برساتے

ہیں۔ بعض رحم میں بچے بناتے ہیں۔ بعض جان نکالتے ہیں' بعض قبر میں حساب لیتے ہیں' بعض عذاب لاتے ہیں' ان کی علیحدہ جماعتیں ہیں۔ ہرایک جماعت کے علیحدہ کام۔ یہ رب تعالیٰ کی مدد کے مظہر ہیں جب فرشتے مدد کر سکتے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے مقبول بند ئے انبیاء' اولیاء' جو فرشتوں سے افضل ہیں۔ ضرور مدد کر سکتے ہیں لہذا اس صورت میں مقبولان الہی سے مدد مانگنا جائز ہے۔

# دوسرافا ئده

یہ حاصل ہوا کہ فرشتوں کے ذریعہ گھبرایا ہوا دل چین میں آجا تا ہے بے قرار کوقرار دیے کیلئے فرشتے اتر تے ہیں۔ ای طرح اللہ کے بیارے بندوں سے قرار آتا ہے بلکہ بزرگوں کے تبرکات بھی قراروں کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ دیکھو جب بن اسرائیل طالوت کے ساتھ جالوت سے جنگ کرنے چلے تو ان کے سکون دل کے لئے تا بوت سکینہ بھیجا گیا جس میں موسیٰ وہارون علیہاالسلام کے تبرکات اور دیگر پیغیبروں کی تصویری تھیں۔خود فرما تا جبقیاً یہ قیماً تَرَكَ اللَّ مُوسلی وَاللَّ هارُونَ (۲۴۸۲)

حضرت خالد بن ولید جنگ کے وقت اپنی ٹوپی میں حضور انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا بال شریف رکھتے تھے۔ جس سے فتح پاتے تھے لہٰذا اگر میت کے ساتھ بزرگوں کے تبرکات قبر میں رکھ دیئے جائیں تا کہ قبر میں اس کے دل کوچین رہے تو جائز ہے۔

حضرت عمرو بن عاص اور امير معاويه رضى الله تعالى عنهمانے وصيت فرمائی تھى كه ميرے كفن ميں حضور صلى الله تعالى عليه وآله وسلم كے ناخن اور بال شريف ركھ ديئے جائيں۔ خود نبى كريم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم نے اپنى صاحبز اوى حضرت زينب رضى الله تعالى عنه كے كفن ميں اپنا تهبند شريف ركھوايا۔

# تيسرى تفسير

بيه كهام مسلمانو اتمهار المان اوراستقلال كي وجد معتمهار عزيز والل قرابت

اگرتمہارے دشمن ہوگئے اور سارا جہان تمہارے خلاف ہوگیا۔ توبہ پرواہ نہ کرو۔ ہم تمام فرشتے دنیا و آخرت میں تہہارے گہرے دوست ہیں۔ انسانوں کی دوستی فائی ہے کیونکہ وہ فانی ہیں لیکن ہماری دوستی باقی انسانوں کی دوستی بیکارہے کہ نہ قبر میں کام آئے نہ حشر میں نہ کسی خاص مصیبت میں۔ گر ہماری دوستی فائدہ مند ہے کہ ہر جگہ کام آئے گی۔ اگر فانی اور بے کاردوستی کے وہر شہیں ہماری نافع اور دائی مل گئی تو تم اس سودے میں گھائے میں نہ دہے۔

اس تفییری شرح وہ حدیث ہے جس میں فرمایا گیا کہ جب رب تعالی کی بندے سے محبت فرماتا ہے تو حضرت جرائیل سے فرماتا ہے کہ تم بھی اس سے محبت کرو۔ حضرت جرائیل خود بھی محبت کرتے ہیں اور تمام آسانوں میں اعلان فرماتے ہیں کہ فلال بندے سے رب محبت فرماتا ہے۔ سارے آسان والے اس سے محبت کرنے لگتے ہیں پھر دنیا والوں کے دلوں میں اس کی محبت ڈال دی جاتی ہے۔ جس سے مخلوق کے دل خود بخو داس کی طرف کھینے لگتے ہیں۔ اس طرح آیت کریمہ میں اشارہ ہے سیکے تعلق کھ نم الرّ محملن وُدًّا (۹۲۱۹) یعنی رب تعالی ان کی محبت دلول میں ڈال دیتا ہے۔

دیکھوبعض اولیاء اللہ جیسے حضور خواجہ اجمیری یا سرکار بغداد یا خواجہ نقشبند قدس سرہم کہ لوگوں نے اگر چہان حضرات کی زیارت نہ کی۔ گرخود بخو دلوگ ان کی طرف کھچ رہے ہیں۔
مگر ناسمجھ مخلوق بھی اللہ کے بیاروں سے محبت کرتی ہے۔ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے فراق میں لکڑیاں روتی ہیں' کنکروں نے کلمہ پڑھا ہے' جانوروں نے سجدہ کیا' موذن کی آواز جہاں تک پہنچتی ہے وہاں تک کا ذرہ ذرہ' بیتہ بیتہ اس سے محبت کرتا ہے اور قیامت میں اس کے ایمان کی گوائی ویں گے ۔

کی محدے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں یہ جہاں چیز ہے کیا لوح وقلم تیرے ہیں

فائده

اس تفسیر کا فائدہ یہ ہے کہ ایمان والوں کی دوستی و محبت ولی اللہ ہونے کی علامت ہے

جس سے مسلمان ولی اللہ جانیں۔ وہ واقعی اللہ کاولی ہے۔ حضور سلمی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم؟ فی ارشاد فر مایا: أَنْتُمْ شُهَدَ آءَ لِللهِ فِی الْاَرْض ِ مِن میں اللہ کے گواہ ہو بلکہ جس کام کو مسلمان اچھا جانیں وہ بھی اچھا ہے۔ حدیث پاک میں ارشاد ہوا۔ مَا رَاہ الم و منون مسلمان اچھا جانیں وہ اللہ حسن ۔ جس چیز کومسلمان اچھا جانیں وہ اللہ کے نزد کیک بھی اچھی مسلمان اچھا جانیں وہ اللہ کے نزد کیک بھی اچھی

یہ تینوں تفسیریں اسی صورت میں تھیں جب کہ یہ فرشتوں کا کلام ہولیکن بیرب تعالیٰ کا اپنا فرمان ہو۔ تب بھی یہ ہی تین تفسیریں ہوں گی۔ اب مطلب یہ ہوگا کہ اے مسلمانو! تم دین پراستقامت اختیار کرو۔ کسی کے بہکائے سے بہک نہ جاؤ کیونکہ تمہارے حقیقی دوست صرف ہم ہی ہیں۔ باقی سب جھوٹے دوست ہیں۔ جھوٹے یاروں کی خاطر اپنے سچے محبوب کوناراض نہ کرو۔

خیال رہے کہ دنیا والوں کی دوئی خود غرضی پر ہے اور رہ تعالیٰ کی دوئی بلاغرض کیونکہ دنیا میں سب سے بڑی دوست مال ہے مگر اسے بھی اولا دسے بہت ی تمنا ئیں ہوتی ہیں۔ میر سے بڑھا ہے کا سہارا ہوئے کسی میں کام آئے۔ اسی لئے مال باپلز کا پیدا ہونے پرخوش ہوتے ہیں اورلڑکی کی پیدائش پڑمگین۔ کیونکہ لڑکے سے لینے کی امید ہے اورلڑکی کو دینے کی مجت میں اورغریب وفرزندگی۔ ناقد ری۔ جب مال کی محبت مجلہ ہے۔ مال دار بیٹے کی قدر کرتے ہیں اورغریب وفرزندگی۔ ناقد ری۔ جب مال کی محبت الی ہے کہ ہر غرض سے خالی نہیں تو دیگر دوستوں کا کیا پوچھنا ہے۔ ہال رب تعالیٰ کی محبت الی ہے کہ ہر عگر ہم کو یا لیتا ہے۔ مگر بغیر کسی غرض کے لہذا اس کی دوستی تجی ہے باتی جموثی۔

یہاں یہ بھی خیال رہے کہ دنیاوی مال عطافر مانا رب تعالیٰ کی دوستی کی علامت نہیں بلکہ اس کی ربوبیت کا ظہور ہے۔ اسی لئے مال کفار اور بدکاروں کو بھی مل جاتا ہے۔ رب تعالیٰ کی دوستی کی علامت ایمان عرفان توفیق خیر کی عطاہ اور چونکہ اس کی دوستی بندوں کے ساتھ کیماں نہیں۔ کسی کو صرف ایمان دیا 'کسی کوعرفان بھی دیا 'کسی کواپنا قرب دیا 'کسی کو نبوت سے سرفراز فرمایا 'پھر کہ وہ انبیاء میں کوئی خلیل ہے کوئی کلیم اور کوئی سید المرسلین صلی

الله تعالى عليه وآله وسلم فرض كه نَحْنُ أوْلِياءُ كُمْ مِن برى وسعت ب-

یہ بھی خیال رہے کہ یہاں نکٹن اور اَو لِیآء جمع لانے میں اس طرف اشارہ ہے کہ ہم اور ہمارے سارے نبی اور ہمارے سارے نیک بندے تمہارے دوست ہیں یا ہم اپنی ذات اور ساری کرم کی صفات کے ساتھ تمہارے دوست ہیں اور جب ہم دوست بن گئة وکئی تمہارابال برکانہیں کرسکتا۔

ریمعنی بھی ہو سکتے ہیں کہ اے مسلمانو! ہم تم سے بہت قریب ہیں اس سورت میں قرب سے مراد مکانی قرب نہ ہوگا بلکہ رحمت اور کرم کا قرب ہوگا۔ یعنی اگر تم استقامت افتیار کروتو ہمارا اکرم ہماری رحمت تم سے ہر جگہ قریب ہے۔ اس کی تفسیر یہ آیت کررہی ہے ان وَ حُمَةً اللهِ قَریبٌ مِنَ الْمُحْسِنِیْنَ (۵۲۷)

کفارے عذاب اللی ہے۔ رحمت اللی دوراس کئے ارشاد ہوا: وَ اِذَا سَدِ اَللَا عِبَادِی عَنِیْ فَارِیْنِیْ قَرِیْبٌ (۱۸۲۴) جب میرے بندے آ ب سے مجھے دریا فت کریں تو میں قریب ہوں۔ میں قریب ہوں۔ میں قریب ہوں۔ میں قریب ہوں۔ مجھے جلد پالیں گے بلکہ میں خودان سے ملوں گالیکن آ ب کے دربار سے دوررہ کرخواہ مسجدوں میں یا فانہ کعبہ میں یا اور جگہ مجھے ڈھونڈیں گے تب تو میں ان سے دور ہی ہوں۔ چوشی تفسیر

یہ ہے کہ اے مسلمانو! دنیاو آخرت میں تمہارے مددگار ہم ہی ہیں۔ کسی میں طاقت مہیں کہ ہماری رضا کے بغیر تمہاری امداد کرئے خقیقی حاجت روا ہم ہی ہیں۔ اگر کوئی امداد کرتا ہے تو ہمارے ارادے سے کرتا ہے۔ ہم دلواتے ہیں تو کوئی دیتا ہے ہم محلواتے ہیں تو کوئی کھلاتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں تو کوئی تھاہیں چاہتا ہے۔ کہ خاس می دھد نہ کس می دھد

نہ ص می دھاند نہ س می دھد خدامے دھاند خدا ہے دھد

وَلَكُمْ فِيْهَا مَا تَشْتَهِى أَنْفُسُكُمْ (٣١٣١) يها لكُمْ مي لام ملكيت كابيعى

جنت میں تم ہراس چیز کے دائی مالک ہوگئے۔ جوتم چاہو بخلاف دنیا کے یہاں بہت سی با تیں تمہاری خواہش کے خلاف ہوتی ہیں۔ یہاں کی چیزیں تمہاری دائی ملک نہیں بلکہ ان سے بچھدن نفع اٹھالو۔ پھر چھوڑ کرچل دو۔ فرما تا ہے قُلْ مَتَاعُ اللّٰهُ نُیا قَلِیْلٌ (۴۷۷) دنیا کومتاع فرمایا۔ متاع وہ ہے جس سے نفع اٹھا کر چھوڑ دیا جائے اور ساتھ ہی قلیل بھی فرما کراس کی اور بھی تحقیر فرمادی۔

خیال رہے کہ رب تعالی اگر چہ مسلمانوں کا دنیاو آخرت ہر جگہ دوست ہے مگر دنیا میں ان کی ہرخواہش پوری نہیں فرماتا اور آخرت میں ہر تمنا ہر آرز و پوری فرمائے گا بلکہ آرز و سے بڑھ کر دےگا۔

اس کی تین وجہ ہیں۔ایک یہ کہ رب تعالیٰ مسلمانوں کا دوست ہے اور مسلمان رب تعالیٰ مسلمان کی تین وجہ ہیں۔ایک یہ کہ اس کی مانیں 'وہ ہماری للہٰذا د نیامیں ہم پرلازم ہے کہ اس کی ہربات مانیں اور آخرت میں وہ ہماری بات مانے گا۔

دوسرے یہ کہ دنیا تربیت کی جگہ ہے اور آخرت جزا کی جگہ۔ یہاں ہماری ہربات ماننا ہمارے لئے نقصان دہ ہوگا۔ جیسے مہربان باپ تربیت کے زمانہ میں بیٹے کی ہربات نہیں مانتا اور تربیت کے دوہ ہروفت فرزند کی مانتا اور تربیت کے بعداس کی خواہش پوری کرتا ہے۔ بخلاف ماں کے کہوہ ہروفت فرزند کی ناز برداری کرنا پیند کرتی ہے لہٰذا ماں کی محبت نقصان دہ ہے اور باپ کی محبت فائدہ مند ہے۔ اسی لئے حق پرورش باپ کو ہے نہ کہ ماں کو۔

تیسرے اس لئے کہ دنیا میں ہمارے پاس دل بھی ہے اور نفس امارہ بھی۔ دل تو انجھی خواہش کرتا ہے مگرنفس بری خواہشات بھی کرلیتا ہے اور آخرت میں ہمارانفس یا تو فنا کر دیا جائے گا۔ یااس کی اصلاح کر دی جائے گی لہذا وہاں اچھی خواہشیں ہی ہوں گی۔ بری ہوں گی ہی نہیں۔ غرض کہ دنیا میں مصیبتوں کا آنا بھی رب کی دوستی کی بنا پر ہے اور آخرت میں ہرطرح آرام ہونا بھی اس کی دوستی کا ظہور ہے۔

## حكايت

حضرت بایز ید بسطا می رحمة الله علیه کسی جگه سے گزرر ہے تھے۔ ملاحظ فر مایا۔ ایک بچه کی طرح میں گرگیا ہے اور اس کے کپڑے وجسم لتھڑ گئے ہیں۔ لوگ ویکھتے ہوئے گزر جاتے ہیں۔ کوئی پرواہ بھی نہیں کرتا' کہیں دور سے مال نے ویکھا' دوڑتی ہوئی آئی۔ دوتھپڑ بچے کے لگائے۔ کپڑے اتار کر دھوئے' اسے مسل دیا۔ حضرت کو بیدد کھے کر وجد آگیا اور فر مایا کہ بیہ بی حال ہمارا اور دحمت الہی کا ہے۔ ہم گنا ہوں کے دلدل میں لتھڑ جاتے ہیں۔ کسی کوکیا پرواہ مگر دحمت الہی کا وریا ہوش میں آتا ہے۔ ہم کو مصیبتوں کے ذریعہ درست کیا جاتا ہے اور تو بدوعبادات کے پانی سے مسل دے کرصاف فر ماتا ہے۔

## حكايت

کسی نے سلطان العارفین حضرت بایزید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ سے کہا کہ فلال مجذوب کہدرہا ہے کہ ہم اس دریا میں غوط لگارہ ہیں۔ جس کے کنارہ پرانبیاء کرام کھڑے ہیں۔ آیاوہ کافر ہے یا مسلمان؟ وہ سمجھے تھے کہاس دریا سے معرفت اللی کا دریا مراد ہے اور میں۔ آیاوہ کافر ہے اسلمان؟ وہ سمجھے تھے کہاس دریا ہے معرفت اللی کا دریا مراد ہوہ سیمجذوب اپنے کوانبیاء سے افضل کہدرہا ہے۔ البذا کافر ہے آپ رو پڑے اور فرمایا کہ وہ بالکل ٹھیک کہتے ہیں۔ وہ دریا گناہوں کا ہے۔ انبیاء کرام کنارہ پر ہماری وشکیری کیلئے کھڑے ہیں۔ اگران کی امداد شامل حال نہ ہوتو ہم اس دریا میں ہلاک ہوجا ہیں۔ مولانا عطار نے منطق الطیر میں کیا خوب فرمایا۔

خلق ترسد از من ترسم ز خود کز تو نیکی دیده امروز خویش بدا

اے مولا المخلوق تجھ سے ڈرتی ہے گرمیں اپنے سے ڈرتا ہوں کیوں کہ تونے ہمیشہ مجھ پر کرم فرمایا۔ میں نے برائیاں کیں۔غرض کہ رب تعالی واقعی مسلمانوں کا دنیاو آخرت میں دوست ہے گردنیا میں دوستی کا ظہوراور طرح ہے آخرت میں دوسری طرح۔

نُورُلاً مِّنَ غَفُورٌ رَّحِیْمِ۔ یہ بھی اس دوسی کاظہور ہے۔فر مایا گیا کہ جنت تمہارے لئے رب کی طرف سے مہمان خانہ ہے۔

خیال رہے کے معلوم ہوتا ہے کہ جنت تمہارے لئے رب کی طرف سے ملکیت ہوگی \_گرڈ نے لا سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں مہمان ہوں گے اور مہمان میز بان کے گھر بار کا مالک نہیں ہوتا۔

اس میں نہایت لطیف نکتہ یہ ہے کہ قبضہ کے لحاظ سے جنتی جنت کے مالک ہوں گے۔ گر خاطر واتو اضع کیلئے مہمان 'یعنی ان کی تو اضع و خاطر الیبی شاندار کی جائے گی جیسے مہمان کی ہوتی ہے کہ ہر میز بان اپنے معزز مہمان کی تو اضع میں کوئی کسر نہیں چھوڑ تا۔ ہم بھی تہماری خاطر میں کوئی کمی نہ کریں گے۔ یہ بھھ لو کہ غفور رحیم کی مہمان داری کیسی ہوگی؟

نیز میزبان مہمان پر ناراض نہیں ہوتا۔ ہم وہاں تم سے بھی ناراض نہیں ہول گے۔ نیز میزبان مہمان سے ضرور بات چیت بھی کرتا ہے ہم بھی تمہیں وہاں اپنا دیدار دکھا کیں گے میزبان مہمان سے ضرور بات چیت بھی کرتا ہے ہم بھی تمہیں وہاں اپنا دیدار دکھا کیں گے اور تم سے کلام فرما کیں گے۔ نیز مہمان کی خاطر کا معاوضہ بیں لیا جاتا ہم تم سے ان خاطروں کا معاوضہ طلب نہ کریں گے۔

یہ اعمال صالحہ تو رب تعالیٰ کی مہمانی کا استحقاق حاصل کرنے کیلئے ہیں اور وہاں کہ نعمتیں محض رب تعالیٰ کا عطیہ ہیں۔اسی لئے حدیث میں ارشاد ہوا کہ کوئی اپنے اعمال سے نہیں بخشا جائے گامحض فضل الہی سے بخشش ہوگی۔

اعمال اس فعل کے حاصل کرنے کا ظاہری ذریعہ ہیں۔ یہ بی مطلب ہے اس آیت ا جَزَ آ ءً ہِمَا کَانُوْ ایَعُمَلُوْ نَ۔

> الله تعالی ہمیں ایمان پرخاتمہ نصیب کرے۔ آمین ثم آمین۔

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَمِنُ الْيَاتِهِ آنَّكَ تَرَى الْآرُضَ خَاشِعَةً فَاذَا اَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ هُتَزَّتُ وَرَبَتُ إِنَّا عَلَيْهَا الْمَآءَ هُتَزَّتُ وَرَبَتُ إِنَّا عَلَيْهَا الْمَاءَ هُتَزَّتُ وَرَبَتُ إِنَّا عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَيَرَدُّ مُنْ مَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَيَرَدُّ مَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَيَرَدُّ مَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَيَرَدُّ مِنْ مَا اللَّهُ عَلَى اللْعُلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

ترجمہ: ان کی نشانیوں سے کہ دیکھتے ہوتم زمین کوخشک پس جب ہم اس پر پانی اتارتے ہیں توجنبش کرتی اور پھولتی بڑھتی ہے۔ بلاشبہ جس نے اسے زندہ کیاوہ ہی مردے زندہ کرنے والا ہے۔ بےشک وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

ال آیت کریمہ میں ان کفار کارڈ ہے جو خالق کے سواز مین یاز مان کو پو جتے تھے اور قیامت کے منکر تھے۔ اس جگہ تین امور بحث کے لائق ہیں۔ ایک بیہ کہ کفار نے زمین وز مان میں کیاد یکھا تھا جو ان کی پوجا کرتے تھے۔ دوسرے بید کہ قر آن حکیم نے ان کے خیال باطل کی تر دید کس پیرا بید میں کی۔ تیسرے بیصوفیائے کرام نے اس آیت کریمہ میں کیا نامت بیان فرمائے۔

ا- کفار ہراس چیز کے سامنے سر جھکا دیتے تھے جویا تو عجیب وغریب ہویا طاقت ور ہو
یااس کی ضرورت در پیش آتی رہتی ہو۔ انہوں نے زمانہ کی طاقت دیکھی۔ کہ زمانہ عالم میں
انقلاب بیدا کر دیتا ہے۔ دن سب کو جگا دیتا ہے' رات سب کوسلا دبتی ہے' یہ بی رات دن عمر
یں ختم کر دیتے ہیں۔ جوان کو بوڑھا' زندہ کو مردہ' بادشاہ کو گدا اور گدا کو بادشاہ کر دیتے ہیں'
مضبوط محلول کوڈھا دیتے ہیں۔ لہذاوہ جیا ند' سورج' دن رات کے پجاری بن گئے۔
کیونکہ زمانہ اور موسم اور فصلیں اسی سے بنتی ہیں اور غلے وغیرہ کی بیداوار اسی پر

موقوف ہے۔اس کی تر دید پیچیلی آیت میں کی گئی اور زمین میں انہوں نے یہ وصف دیکھا کہ ہم سب کی ابتداء بھی زمین سے ہے۔ بقا بھی زمین سے اور انتہا بھی زمین پر ہے۔ عالم فاضل شاہ گدااس سے بیدا ہوئے۔اس کی بیداوار کھار کر جیتے ہیں اس میں دفن ہو جاتے ہیں لہٰذاوہ زمین کے بیجاری ہو گئے کہ پھروں ورختون گھاس بھوس بلکہ غلہ کو بو جنے لگے اس آیت میں ان کے اس وہم کی تر دید ہے۔

۲-ان دونوں آیوں کا منشایہ ہے کہ اے کا فروا تم نے تصویر کا ایک رخ دیکھا۔ دوسرا نہ دریکھا جس سے زمین وزمان مکین و مرکان کی مجبوری و مقہوری ملوم ہو۔ رات و دن واقعی دنیا پر داج کررہے ہیں مگریہ تو خیال کرو کہ ان میں سے کوئی بھی تھہر تا نہیں۔ آگے بیچھے ہوا گئے جلے جارہے ہیں۔ پھر کھٹے بروھے رہتے ہیں۔ پھر کھی تھنڈے ہوتے ہیں کھی گرم فرضیکہ کسی دوسری طافت کے ہاتھ میں کھی تیلی ہے ہوئے ہیں۔

ای طرح چاند' سورج کا ایک حال نہیں' دن میں تین بیٹے کھا تا ہے۔ شبح کوشنڈا' دو پہر
کوگرم' پھرشام کوشنڈا' ذراسابادل آ جائے تو اس کی شعاع روک لے۔ گربن لگ جائے تو
بہنور ہوکررہ جائے۔ پھرایک منٹ کیلئے آ رام نہ کر سکے۔ ہروفت جیران وسر گردان بھا گا
پھرتا ہے۔ اس سے بیۃ لگا کہ ان سب کی ڈورکسی اور بی کے ہاتھ میں ہے۔ جس کے دست
قدرت میں ان کی ڈور ہے اور جس کے تھم پرسب پھررہے ہیں۔ وہ اللہ واحد قہارہے وہ بی
لائق عبادت ہے۔

گرچه تیر از کمان همی گزرو از کمان وار ببیند اہل خرد

ای طرح زمین کا دوسرارخ دیچه که به بھی قدرت کے ہاتھ میں کیسی ہے۔ بعض زمین پانی میں غرق ہونے کی قدرت نہیں بعض زمین پانی میں غرق ہے بعض کھلی ہوئی ہے کھلی زمین میں غرق ہونے کی قدرت نہیں اور غرق زمین میں کھلنے کی طاقت نہیں۔ پھر کھلی زمین بعض بنجر ہے۔ بعض آباد بنجر میں آباد کی قدرت نہیں 'آباد زمین میں قابلیت کی قوت نہیں' پھر آباد زمین میں قابلیت

مختلف 'پنجاب کی زمین میں گندم' مالٹا وغیرہ پیدا کرنے کی زیادہ طاقت ہے۔ کشمیر کی زمین میں زعفران انناس' پھل' فروٹ پیدا کرنے کی زیادہ طاقت ہے۔ بنگال' آسام کی زمین میں رعفران انناس' پھل' فروٹ پیدا کرنے کی زیادہ قابلیت ہے۔ غرض کہ قدرت نے جس میں سابودانہ چاول' چھالیہ' پان وغیرہ اگانے کی زیادہ قابلیت ہے۔ خرض کہ قدرت نے جس حصہ میں جوطاقت و دبیعت رکھ دی ہے۔ اس میں تبدیلی ناممکن ہے۔

پھر ہر زمین موسم کی محتاج ہے۔ سر دی میں گندم نہیں اگا سکتی اور گرمی میں باجرہ پیدا نہیں کر سکتی ۔ پھر زمین ہروفت بارش اور دھوپ کی محتاج ہے۔ اگروفت پر بارش آ جائے اور صحیح وقت پر دھوپ مل جائے تو بیدا وارٹھیک ہے ور نہ سب ہر باد۔

یتوزمین کا ظاہری حال تھا۔اب باطن کودیکھوتو کہیں زمین میں تیل کے چشمے ہیں۔ کہیں پانی کے چشمے' کہیں سونے کی کان ہےتو کہیں کوئلہ کی' جہاں قدرت کے فیاض ہاتھوں نے جو چیز پیدا کردی ہے۔وہ ہی نکلے گی۔دوسری چیز نہیں نکل سکتی۔

اس سے معلوم ہوا کہ زمین اور زمین والے بندہ مجبور ہیں۔اس آیت کریمہ میں اس طرف اشارہ فر مایا ہے کہ تم دن رات و کیھتے رہتے ہو کہ زمین سوکھی زبان سے بزبان حال ہم سے بارش کی دعا ئیں مائلتی ہے۔ جب ہم اپنی رحمت سے بارش برساتے ہیں۔ تب اس میں حرکت اور سبزہ بیدا ہوتا ہے۔ حرکت سے مراد ہے حالت بدلنا اور بغیر بارش کے پانی کے کنویں 'تالاب اور نہر کا پانی بے کار ہوتا ہے کیونکہ بغیر عسل کے فقط پاؤں دھونا محض برکار ہوتا ہے کیونکہ بغیر عسل کے فقط پاؤں دھونا محض برکار ہوتا ہے کیونکہ بغیر عسل کے فقط پاؤں دھونا محض برکار ہوتا ہے کیونکہ بغیر عسل کے فقط پاؤں دھونا محض برکار

جب تہہیں معلوم ہو چکا کہ زمین محض مجبور ہے تو تم اس کی عبادت کروجس کی ہے۔ چیزیں حاجت مند ہیں۔ وہ رب ہے اوراسی خشکی وتری سے قیامت کا پیۃ لگالو کہ جوز مین کی سوکھی مٹی میں پانی کے ذریعہ جان ڈال سکتا ہے۔ وہ سوکھی مٹریوں میں گلنے کے بعد صور کی پھونک کے ذریعہ جان ڈال سکتا ہے۔

یے نیسے عالمانہ ہے۔اس تفسیر سے چند فائدے حاصل ہوئے۔ایک بیر کہ جس چیز کی پیدائش کا مقصد بورا ہو۔وہ زندہ ہے جس کا مقصد حیات ختم ہو جائے۔وہ مردہ دیکھواس

آیت میں خشک زمین کومردہ اور ترزمین کوزندہ فر مایا گیا کیونکہ ترزمین سے بیداوار ہوتی ہے جوزمین کی پیدائش کامقصد ہے۔

اسی طرح مسلمان زندہ ہے اور کا فر مردہ۔ شہید کو قرآن زندہ فرما تا ہے اور زندہ کا فروں کومردہ۔

دوسرے یہ کہ دنیا اور دنیا کی تمام چیزیں معرفت الہی کا دفتر ہے جواس کے ذریعہ رب تعالیٰ کو پہچان سکے۔وہ کامیاب ہے اور جواس میں پھنس کررہ جائے وہ نا کام ہے۔ جہاں مرآت حسن شاہد اوست

فشاهد وجهه في كل ذرات

ونیا جمال یار کے مشاہدہ کرنے کا آئینہ ہے۔اس کے ہرذرہ میں اسے دیکھوں برگ درختان سبر در نظر ہوشیار ہر ورقے دفترے است معرفت کردگار

### تفسير صوفيانه

سے ہے کہ اہل دنیا کے دل گویار ب تعالیٰ کی زمین ہے۔ آقائے دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وہم رحمت کاسمندر جس طرح سمندر سے بادل برس کرزمین کوسیرا ب کرتا ہے۔
ایسے ہی اس بحرحت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سے ہدایت نے بادل میں جر پنی ناقابل میں من کر س امت کے کمیت پر برت میں۔ پھر جیسے زمین بنس جر پنی ناقابل پیدا دار ہوتی ہے اور بعض اچھی ۔ ایسے ہی کفار نے دل جبر زمین ہے اور مسلمانوں کے دل جیسی زمین ۔ کفارا کی مدال سے بعض الحجی زمین میں سے بعض آم پیدا دار کرق نے اور بعض زعفران اور ایسے ہی مومنوں کے دل مختلف در جے رکھتے آم پیدا دار کرق نے اور بعض زعفران اور ایسے ہی مومنوں کے دل مختلف در جے رکھتے

عد بی اکبرضی الله تعالی عنه کے قلب مبارک میں اس بارش سے جو پیدا ہوا وہ میچھ اور تھا۔ فاروق اعظم' عثمان غنی اور حیدر کرار رضی الله تعالی عنهم اجمعین کے قلوب میں جو پیدا موادہ کچھاور۔اورگنہگاروں مسلمانوں کے دلوں میں پیداہواوہ کچھاور ہے۔ ہواوہ کچھاور۔اورگنہگاروں مسلمانوں کے دلوں میں پیداہواوہ کچھاور ہے۔ ایسے جیسے شمیر کی زمین پنجاب کی زمین کے شل نہیں۔اگر چیشکل مشاہت کیساں معلوم ہوتی ہے۔قرآن ہی ہم گنہگار صحابہ کرام کی مثل نہیں۔اگر چیشکل و شاہت کیساں معلوم ہوتی ہے۔قرآن فرما تا ہے۔

ن يَانِسَاءَ النَّبِيِّ لَسُتُنَّ كَاحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ (٣٢٠٣) اے نبی کی بيويو!تم دوسری عورتوں کی ثان ہیں۔ عورتوں کی ثان ہیں۔

پھر جیسے کہ ایک ہی ہمندر سے بادل بنتا ہے۔ گرکوئی گھٹا پورب کی طرف ہے آتی ہے۔ کوئی پچھ کی طرف ہے کوئی بختر ہے۔ کوئی بختر ہے۔ کوئی بخترات ہے۔ کوئی پچھ کی طرف ہے کوئی بخداد تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی ذات بحرر حمت ہے۔ گراس سے جورحت ہی گھٹا بنتی ہوتو کوئی بخداد کے راستہ ہے آتی ہے۔ جسے قادری کہتے ہیں۔ کوئی اجمیر کے راست کوئی بخاراکی راہ ہے کوئی سہروردکی راہ ہے۔ جسے پشتی نقشندی وغیرہ کہاجا تا ہے۔ غرض کہ ان تمت کی گھٹاؤں کوئی سہروردکی راہ سے جسے پشتی نقشندی وغیرہ کہاجا تا ہے۔ غرض کہ ان تمت کی گھٹاؤں کے نام مختلف ہیں۔ گرسب اسی ایک سمندر سے بندی اور سب کا کام ایک ہی ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی تشریف آوری سے پہلے بعبہ وعرفات میں سب کی تھی ہورجت البی کو مخترف گئی رہی تھی جورجت البی کو کہتے تھا۔ گردر حقیقت کچھ نہ تھا۔ سب میں بت برسی تھی کو یا یہ خشل زمین تھی جورجت البی کو ما گئی رہی تھی ۔ حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسم شریف لائے۔ منام چیزیں ہری کی ہری ما گئی رہی تھی ۔ حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسم شریف لائے۔ منام چیزیں ہری ہری ہوگئیں۔ وہی مبادات ریاضات کے پیس لک کئی۔

Ĺ

ں

کھتے

### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

سَنُرِيهِمُ النِّنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي اَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ آنَهُ الْخُولُ الْمُعُمُ اللهُ

ترجمہ: ابھی دکھائیں گے۔ہم انہیں اپنی نشانیاں اطراف عالم میں اوران کی راتوں میں یہاں تک کہ انہیں کھل جائے کہ وہ حق ہے۔

اس آیت کریمہ میں حقانیت اسلام یا حقانیت قرآن یا حقانیت صاحب قرآن صلی
الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے زبر دست دلائل ارشاد ہوئے۔ مقصودیہ ہے کہ ہم دنیا جہاں میں
بلکہ ان کی ذاتوں میں ایسے ایسے نشان قدرت دکھا کیں گے۔ جن سے ان کے دل حقانیت
اسلام ماننے پر مجبور ہوجا کیں گے۔ دین اسلام کی سچائی روز روشن کی طرح ظاہر ہوجا کیں
گے۔

اس آیت کی جارتفسیریں ہوسکتی ہیں۔ تمین عالمانداورایک صوفیاندوعا شقانداور ہرتفسیر کے ماتحت علیحد ہ فوائد ہیں۔

ایک تفسیر یہ ہے کہ ہم دنیا والوں کو اپنی قد وسیت تا قدرت وعلم کی تھلی نشانیاں دینا اور ان کے نفوں میں اس طرح ظاہر کریں گئے کہ وہ ہماری حقانیت ماننے پر مجبور ہوجا کیں۔
دوسری وجہ یہ ہے کہ ہم قرآن کریم کی حقانیت کی الیم تھلی نشانیاں عالم میں بھی اور ان کے نفوس میں بھی دکھا کیں گئے۔ جس سے پنة لگ جائے کہ قرآن حق ہے۔
سا- تیسری یہ کہ ہم اپنے محبوب حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کی حقانیت کی الیم روشن دلیاں عالم میں بلکہ خود ان میں الیم ظاہر کریں گئے کہ ان کے دل گواہی و ہے لگیں۔

كَ كُرْجُوسْلِي الله تعالىٰ عليه وآليه وسلم هي يغيبرين-

ا-اگران آیات ہے مرادا بی قدرت کی نشانیاں ہوں توٹو وی میں تین احمال ہیں۔
ایک یہ کہ آگے زمانہ میں ایسی چیزیں بیدا فرمائیں گے جو آج ان کی عقل میں نہیں آرہی
ہیں۔ان کی تفسیروہ آیت ہے وی خطع مالا تعلق مُوٹ نَ (۸٬۱۱)رب تعالی الیں سواریاں بیدا
فرمائے جو ابھی تمہارے علم تو کیا وہم و گمان میں نہیں۔ چنا نچہ ریل موٹر ہوائی جہاز 'جلی'
فرمائے جو ابھی تمہارے علم تو کیا وہم و گمان میں نہیں۔ چنا نچہ ریل موٹر ہوائی جہاز 'جلی'
دیا ہے ایک علیہ و آلیہ و کم ایسی ایسی ایسی کے جو ابھی تک ظہور میں نی آئیں۔
تعالی علیہ و آلیہ و کم نے تو ایسی ایجادات کی خبر دی ہے جو ابھی تک ظہور میں نی آئیں۔

فرمایا انسان کی ران بلکہ اس کے جونہ کا تسمہ اس سے کلام کرے گا۔ گھر کی دیواریں بتا کیں گے کہ تیرے بیچھے تیری بیوی بچوں نے یہ کیا د جال مردے زندہ کرے گا۔ وغیرہ۔ غرض کہ اس آیت کی تفسیر بہت کچھ ظاہر ہو چکی اور کچھ ظاہر ہو جاتی ہے۔

یا پید مطلب ہے کہ ان ہی موجودہ چیزوں میں سے وہ کرشمہ ظاہر فر مادیں گے کہ کلوق حیران رہ جائے گی۔ دیکھوہوا' پانی' دھواں' سورج' آگ' بھاپ' بیتمام چیزیں ہمیشہ ہے۔ دنیا میں موجود ہیں۔ مگران کی اندرونی طاقتوں کا پیتے کلوق کونہ تھا۔ سائنس کی ایجاد سے پیتہ لگا کہ بھاپ' انجن اور ریل تھینج سکتی ہے۔ پانی ہے بگل اور سورج کی شعاعوں سے ایٹم بم بن سکتا ہے۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کوتمام چیزوں کی پوری حقیقت معلوم ہوگئی۔ ممکن ہے ۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کوتمام چیزوں کی پوری حقیقت معلوم ہوگئی۔ ممکن ہے ۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کوتمام چیزوں کی بوری حقیقت معلوم ہوگئی۔ ممکن ہے ۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کوتمام چیزوں کی بوری حقیقت معلوم ہوگئی۔ ممکن ہے ۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کوتمام چیزوں کے بلکہ روز بروز ظاہر ہوں ہے ہیں۔

یہ مطلب ہے کہ اگر چہ ہماری آیتیں موجود ہیں مگران لوگوں کو ان میں غور وَفکر کی تو فیق نہیں ملی ۔عنقریب انہیں ان چیزوں میں فکر کرنے کی تو فیق دیں گے۔ جب بیغور کریں گے تو پیقہ لگے گا کہ ۔

برگ درختان سبر ورنظر بوشیار ہرورتے دفرے است معرفت کردگار لوگ اچھے واعظ تلاش کرتے ہیں اگر خدا تعالیٰ نظر عبرت نصیب کرے۔ تو زمین کا ہر ذرّہ اور کھیت کا ہر بہتہ بہترین واعظ ہے بیتو فی الا فاق کی تفسیر ہے۔

اب فی آنفُسِکُم پنورکروتو معلوم ہوگا کہ ہمارارونکطارونکطارب تعالیٰ کی آیت ہے۔ ۔اگر کبھی ہم یہ سوچیں کہ ہم کون ہیں۔کہاں ہے آئے 'یہ کون بول رہا ہے اور مرتے وقت کون پرندواس قفس میں سے نکل جاتا ہے تو ہم پاگل ہی ہوجا کیں۔

امام رازی فرماتے ہیں کہ میں جیرت کرتا ہوں کہ اگر بچے کے منہ اور ناک پر روئی رکھ دوتو وہ مرجائے۔ گرماں کے بیٹ میں اتنے غلافوں میں ہوتے ہوئے گئی ماہ تک زندہ رہتا ہے۔ مرغی کا بچانڈ ہے کے اندر کئی دن تک زندہ رہتا ہے۔ بولتا ہے ٔ حالا نکہ نہ وہاں ہوا ہے ندوانہ پانی ۔ غرض کہ وہ رب زندہ رکھنے میں ہوا' پانی وغیرہ کا حاجت مند نہیں اور جب موت تہ وائے تو تمام چیزیں پانی اور ہوا وغیرہ موجود ہوتے ہوئے انسان چل دیتا ہے۔ شیخ سعدی رحمۃ اللہ علمہ نے فرمایا

که کرد است بر آب کاری گرمی

یعنی تمام مصورین کاغذ مٹی اور پھر پراپنا کمال دکھاتے ہیں کہان پرتصوریں بناتے ہیں گرآج تک کسی کاریگرنے پانی پرفوٹونہیں کھینچا۔ رب تعالیٰ کی قدرت پرقربان جاؤ کہ اس نے ایک قطرہ پانی یعنی منی پرلاکھوں کروڑوں فوٹو کھینچ دیئے۔

#### رکایت

ظاہر ہوتے رہیں گے۔

سی نے امیر المونین علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے وض کیا کہ شطر نج کے موجد کا کمال تو دیکھو کہ ایک جھوٹے ہے کپڑے پر ایساطر لقہ بنایا ہے کہ لاکھوں پر شطر نج کھیلو۔ گر ہر بارئی چال ہوتی ہے۔ سواگز کے فکرے میں لاکھوں شطر نج کی چالیں بھر دی ہیں۔ آپ نے فر مایا میرے رب کا کمال تو دیکھو کہ چبرے کے بالشت بھر فکڑے پر لاکھوں کروڑ وں نقشے اس طرح کھنچے ہیں کہ ایک دوسرے سے ممتاز اور علیحدہ ہیں۔ فرض کہ اطراف عالم اور انسان کی ایجادات نشانات قدرت بے شار ہیں جو جمیشہ فرض کہ اطراف عالم اور انسان کی ایجادات نشانات قدرت بے شار ہیں جو جمیشہ

# دوسرى تفسير

کی بناپر معنی میہ ہوں گے کہ قرآن کی حقانیت کے دلائل آفاق عالم میں اور خودان کے نفسوں میں ہم دکھائیں گے تو مطلب میہ ہوگا کہ قرآن کے اندرالی الیمی صفات ہیں جو ہمیشہ ظاہر ہوتی ہیں۔ مثلاً قرآن کی خبریں دیکھو فصحا عرب کولاکار کر فر مایا کہ تم ایک آیت قرآن جیسی نہ بناسکو گے۔ ایسا ہی ہوا کہ سارے چوٹی کے ضیح وبلیغ نے جمع ہوکرایٹری چوٹی کا زورلگا کرمقابلہ کرنا جایا۔ مگر نہ کر سکے ہے

تیرے آگے یوں ہی لیجے دیے فصحاء عرب کے بڑے بڑے بڑے کوئی مند میں زبان نہیں نہیں نہیں بلکہ جسم میں جان نہیں

خبردی کے قرآن کارب حافظ ہے۔ اس میں توریت وانجیل کی طرح ترمیم وتبدیل نہ ہوسکے گی۔ ایساہی ہوا۔ خبردی کے عنقریب چندسالوں میں روئی فاسیوں پرغالب آجائیں گے۔ ایساہی ہوا۔ خبردی کہ اے محبوب! ہم نے تمہارا ذکر اونچا کر دیا۔ ویکھ لوکہ آج بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا ذکر اونچا ہے۔ خبر دی کہ مونین متقین کوخلافت دیں گے۔ دکھ اونلفائ راشدین اور دوسر مومنین خلفاء ہوئے۔ غرض کہ لوگوں نے قرآن کرمیم کی حقانیت کے دلائل مزول قرآن سے پہلے زمانہ میں بھی دیکھے اور بعد میں بھی۔

ابسائنس في تحقيق كى كدور خول مين رماده موت ميں قرآن بيلے فرما چاتھا كد مِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقُنَا زَوْ جَيْن لَعَلَّكُمْ مَدَ تَحْرُوْ نَ (١٥١ه م) ابسائنس والول في دريافت كيا كدور خت كيا باتيں كرتے ہيں۔ قرآن جہلے كهد چكا ہے وَإِنْ مِّن شَدَّءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ (١٤١ه م)

غرض کہ سائنسی تحقیقات بڑھتی جائے گی اور قر آن تھیم کی حقانیت زیادہ ظاہر ہوتی جائے گی۔ یہ سائنس وغیرہ گویااس آیت کی تفسیر ہے۔

#### فائده

ان دونوں تفییروں سے فائدہ حاصل ہوا کہ مخلوقات میں اور قرآنی آیات میں غور وفکر کر کے رب تعالیٰ کی قدرت معلوم کرنا بڑی عبادت ہے۔ اسی لئے صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ ایک ساعت کی فکر ہزار برس کے ذکر سے افضل ہے اور تدبیر سے ایک آیت بڑھنا بغیر سمجھے ہوئے سازاقر آن بڑھنے سے افضل ہے۔ قرآن کریم نے ہرجگہ تدبراور فکر کا حکم دیا۔ اَفَکَمْ یَتَکَبُرُوْنَ الْقُرْآنَ (۸۲۴) اَوَکَمْ یَتَفَکّرُوْا فِیْ اَنْفُسِهِمْ (۸۴۰) وغیرہ۔ تیسری تفسیر

تیسری تغییری بنا پرآیت کریمہ کے معنی بیہ ہوں گے کہ اے محبوب ہم آپ کی حقانیت کے دلائل ہمیشہ لوگوں کو دکھاتے رہیں گے۔ عالم میں بھی اور خودلوگوں کے نفس میں بھی یہاں تک کہ لوگوں پرآپ کی حقانیت ظاہر ہو جائے گی۔ اس کی تفییر یوں سمجھو کہ دیگر انبیائے کرام کے معجزات ان کی تشریف آوری پر ظاہر ہوئے اور ان کے پردہ فرمانے پر حجب گئے۔ گررب تعالیٰ نے حضور پر نورصلی اللہ تعالیٰ علیہ دآلہ وسلم کو چارت می آیات عطا فرما کیں۔ ایک وہ جو آپ کی تشریف آوری سے پہلے دنیانے دیکھے اور دوسرے وہ جو تشریف آوری سے پہلے دنیانے دیکھے اور دوسرے وہ جو تشریف آوری سے پہلے دنیانے دیکھے اور دوسرے وہ جو تشریف آوری سے پہلے دنیانے دیکھے اور دوسرے وہ جو تقورہ جو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ دآلہ وسلم کے بعد تشریف آوری ہے دیتے کہ آفاب کا اعلان اس کی موجودگی میں بھی ہور ہا جیادر نکلتے وفت بھی ضبح کی سفیدی سے وہ آشکارا ہے۔ ڈو بنے کے بعد شفق کی سرخی سے اور نکلتے وفت بھی ضبح کی سفیدی سے وہ آشکارا ہے۔ ڈو بنے کے بعد شفق کی سرخی سے اور رات میں چا ندتاروں کے نور سے ظاہر ہے کیونکہ سب کوائی نے چکایا ہے۔

حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نبوت کے سورج ہیں۔ باقی انبیاء تارے اور قیامت تک کے اولیاء علاء ذری اسی لئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی تشریف آوری سے انبیاء جھپ گئے۔ علماء و اولیاء چمک گئے کیونکہ سورج سے چراغ گل ہوتے ہیں اور ذری حیکتے ہیں۔

ال آیت میں چوتھی قسم کے مجزات و آیات کا ذکر ہے لیمی آپ پچھلے انبیاء کی مثل نہیں ہیں کہ آپ کے پردہ فرمانے سے آپ کے مجزات بھی ختم ہوجائیں بلکہ جیسے تشریف آوری سے پہلے کے مجزات دیکھے جاتے تھے۔ ایسے ہی پردہ فرمانے کے بعد بھی دیکھے جائے تھے۔ ایسے ہی پردہ فرمانے کے بعد بھی دیکھے جائے سے ایسے بی پردہ فرمانے کے بعد بھی دیکھے جائے سے ایسے بی پردہ فرمانے کے بعد بھی دیکھے جائے سے ایسے بی پردہ فرمانے کے بعد بھی دیکھی دیکھے جائے ہے۔

ا-رب تعالی فرما تا ہے : إِنَّ اللهُ وَمَلَئِ كَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ (عَمَلَ) اللهُ وَمَلَئِ كَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ (عَمَلَ) الله تعالی آیت ہے معلوم ہوا کہ انسان کی پیدائش سے پہلے رب تعالی اور ملائکہ حضور صلی الله تعالی علیہ وہ لہ وہ م استمراری تجدیدی ہے۔ پته لگا کہ انسان کی پیدائش سے پہلے حضور صلی الله تعالی علیہ وہ لہ وسلم کی دھوم مجی ہوئی تھی۔

۲-رب تعالی فرما تا ہے وَاِذْ اَحَدَا اللهُ مِیْفَاقَ النَّبِیْنَ (۱۲۳) جس سے بعد لگا کہ عالم ارواح میں سارے نبیوں سے حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت کا عہد کیا گیا۔ ببتہ چلا کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کی آیت نبوت عالم ارواح میں آشکارا میں ۔ تھی۔

آ دم علیہ السلام نے پیدا ہوتے ہی ساق عرش پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا نام رب تعالیٰ کے نام کے ساتھ لکھا ہوا پایا۔ معلوم ہوا کہ آمنہ نے پیدا ہوکر سب سے پہلے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی معرفت حاصل کی۔ اب بھی حکم ہے کہ سب سے پہلے بچے مسلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی معرفت حاصل کی۔ اب بھی حکم ہے کہ سب سے پہلے بچے کے کان میں اذان کہو۔ آدم علیہ السلام نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا نام پیدا ہوتے ہی ہڑ ھاتو جوآدمی ہووہ پہلے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا نام سے۔

آ دم علیہ السلام کی خطاحضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے نام کے وسیلہ ہے معاف ہوئی اسی لئے آ دم علیہ السلام کو وصیت کی تھی کہ آٹری مصیبت کے وقت محم مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے نام کے طفیل دعا کیا کرنا کیوں کہ میری بڑی مشکل میں یہ بی نام کام آیا۔ (ویکھو خصائص کبریٰ)

نوح علیہ السلام کی کشتی حضور صلی الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے نام پر پارنگی ہے

# اگر نام محمد رانیا درد سے شفیع آدم نہ دم یافتے توبہ نہ نوح از غرق نَسجَیْسَا

بعض علاء نے فرمایا ہے کہ ملائکہ آ دم علیہ السلام کی بیٹھ کے بیچھے کھڑ ہے ہوکر صلوٰ ۃ
وسلام بڑھا کرتے تھے۔عرض کیا کہ مولی یہ میر ہے سامنے کیوں نہیں آتے ؟ فرمایا گیا کہ
تہماری بہت میں نورمحمدی جلوہ گرہے اس برصلوٰ ۃ وسلام ہے اور اس کی طرف سجدہ تھا۔
زبان حال سے کہتے تھے آ دم!
جے سجدہ ہوا ہے میں نہیں ہوں

دكايت

تفیرروح البیان نے فر مایا کہ ایک دفعہ حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے تخت پر تھا مرکزارہ تمام دنیا کی سیر فر مائی۔ اس طرح کہ آپ کے ساتھ ایک ہزار انبیاء علماء تخت پر تھے اور کنارہ تخت پر جنات تعینات تھے۔ تخت کے اوپر پرندے دھوپ سے سامہ کئے ہوئے اڑر ہے تھے۔ نیچ زمین پرتمام جانور ساتھ ساتھ چل رہے تھے کہ ایک خالی میدان کے مقابل پہنچ کر تخت سے انزے اور سب کو اتارا۔ وہ میدان بیدل چل کر طفر مایا پھر تخت پرجلوہ گر ہوئے۔ سے انزے اور سب کو اتارا۔ وہ میدان بیدل چل کر طفر مایا پھر تخت پرجلوہ گر ہوئے۔ کسی نے اس کی وجہ پوچھی تو فر مایا کہ اس جگہ آئندہ آبادی ہوگی۔ یہاں ایک شہر آباد ہوگا جس کا نام مدینہ منورہ ہوگا اور وہ شہر سیدالا نبیاء کا قیام گاہ اور آخری آرام گاہ ہوگا۔ میں نے اس لئے زمین کا احتر ام کیا۔ پوچھا کہ وہ شہر کب آباد ہوگا ؟ فر مایا آئ سے ایک ہزار برس بعد۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعائیں اور حضرت میں علیہ السلام کی بیثارتیں جوانہوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے حق میں کی ہیں وہ تو قرآن کریم نے نقل فرمائیں۔ روایات میں آتا ہے کہ انبیائے کرام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ذکر کی مجلسیں قائم کیا کرتے تھے اور جیسے آج محفل میلا و شریف میں آپ کے فضائل واوصاف بیان کئے جاتے ہیں۔ اس طرح دیگر انبیائے کرام اپنی امتوں کے مجمع جمع فرما کر انبیں حضور صلی اللہ جاتے ہیں۔ اس طرح دیگر انبیائے کرام اپنی امتوں کے مجمع جمع فرما کر انبیں حضور صلی اللہ

تعالی علیہ وآلہ وسلم کے اوصاف سنایا کرتے تھے یہاں تک کہ تمام امتیں حضور کے وسیلہ سے مصیبتوں جنگوں میں دعائیں کرتے تھے۔قرآن کریم فرمار ہاہے و کے انسوا مِن قَبْلُ عَسْمَة فَیتِ حُون مَا عَلَی الَّذِیْنَ کَفَرُوْ المرام ۱۹۴۸) یہ کفارتم ہارے لئے نام کے طفیل مصیبتوں میں دعائیں کرتے تھے۔غرض کہ آپ کے مجزات اور خبریں یوم الست سے قائم تھے۔

یہ تو تھے گزشتہ زمانے کے واقعات خود سرکار کے زمانہ میں ہرخص پر حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وہلم کے مجزات ظاہر ہو چکے تھے۔ بحیرہ را ہب حضور کا بحیین شریف دیکھ کرایمان لا چکاتھا۔ حضرت عبداللہ نے دیکھ لیا تھا کہ ان پر خشک درخت سبز ہو کر سایہ کرتے تھے۔ بت خاند کے بت ان سے بناہ ما نگتے تھے۔ آ منہ خاتون نے زمانہ مل میں ہر مہینہ کسی نہ سی پیٹی بر کوخواب میں دیکھا تھا جو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کی بشار تیں دیتے تھے۔ بوقت ولادت کے باک، کے وقت حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کا سجدہ فرمانا۔ یہ وہ با تیں تھیں جوآ منہ خاتون کے ایمان کے لئے کافی تھیں۔

حلیمہ دائی کاریرد کھنا کہ حضور کی برکت ہے ان کے خشک بیتنان میں دودھ آیا۔ان کا کمزور خچر طاقت ور ہوگیا۔ان کی سوکھی اوٹمنی نے اتنا دودھ دیا کہ سب کنبہ دودھ سے سیر ہوگیا۔ شق صدروغیرہ وہ مجزات ہیں جو حلیمہ دائی کے ایمان کیلئے کافی ہیں۔

پھر بعداعلان نبوت جومعجز نے ظاہر ہوئے وہ تو شار سے باہر ہیں۔حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے معجز سے دوشم کے ہیں۔ایک داخلی دوسر سے خارجی داخلی معجز ہے تو یہ ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم از سرتا قدم معجز ہ ہیں ہے

دیے معجزے انبیاء کو خدا نے ہارا نبی معجزہ بن کے آیا

خارجی معجزے ہزاروں ہیں' چاند کا چرنا' سورج کا واپس ہونا' پھروں کا کلمہ پڑھنا'

درختوں کاصلوٰ قوسلام پڑھنا'اونٹوں کا د کھ در دسنانا'ستون خانہ کا فراق میں رونا' غرض ہزار مامجز ہے ہیں ..

ہاں یہیں کرتی ہیں چڑیاں فریاد ہاں یہی جاہتی ہے ہرنی داد اسی در پر شتران ناشاد گلر رنج و عناد کرتے ہیں دیگر انبیائے کرام کوایک ایک دودہ مجزے عطابوئے۔سب سے زیادہ مجزے موی علیہ السلام کو ملے یعنی نومگر حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے مجزات جچے ہزار تو وہ ہیں جو روایت میں آگئے اور تمام مجزات رب جانے کتنے ہوں گے ۔

اللہ کی حرتا بقدم شان ہیں ہے! ان سانبیں انسان وہ انسان ہیں ہے قرآن تو ایمان بتاتا ہے انہیں

ایمان سے کہنا ہے مری جان میں سے

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّمُ . حضور صلى التدتعالى عليه وآله وسلم كي يرده فرماني كي بعد قيامت تك جوم عجزات ظاہر مول كي وه بھى بمارے شارے باہر ہيں۔

قرآن کی برآیت حضور صلی القد تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کامعجز ، بزاروں معجز ہے تواب پھر قائم ہیں۔اولیاءالقد وعلمائے کرام اوران کی کرامتیں حضور کے معجز سے ہیں جو قیامت تک ہوتے رہیں گے۔

حضور کا اتنا چرچا مضور کی سلطنت عامه کواب بھی کسی بے دین کو گستاخی کی جرات نہیں ہوتی۔ جو گستاخ شان اقدی میں کچھ بکواس بکتا ہے وہ فور آاپنے کئے کو بھگت لیتا ہے۔ شردھا نند راجیال اور تقورام کی مثالیں ہمارے سامنے ہیں۔

اب حنبور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے نام سے لاکھوں علما ، صلحاء عرفا بل رہے بیں۔غرض کہ بیسیوں محکمے قائم بیں اور برمحکمہ میں اعلیٰ انتظام ہیں (خدا کرے میں بھی ان

کے کسی محکمہ میں چیڑاسی رکھ لیاجاؤں)

لاکھوں روپے سالانۂ زکو ۃ بغیر کسی دباؤ کے نکل رہی ہے۔ آپ کا دین روشن و آباد ہے۔ پیسب حضور کے معجز ہے ہیں۔

رائے سیناد ہلی بن رہاتھا۔ایک سنگ مرمرکی سل آرامشین سے چیری گئی تواس کے اندر قدرتی لکھا ہوا تھا۔احمدُ میں' نے خوداس پھر کی زیارت کی جس پر لکھا ہوا ہے احمد۔ میرے پاس اب تک ایک پھر ہے جس پرقدرتی لکھا ہے محمد۔

چند سال گزرے کہ آسان پر تاروں کے درمیان لفظ محد نمودار ہوا اور اس کی روشی ساری دنیامیں پھیل گئے۔اس کی تصدیق غیر سلموں نے بھی کی۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے اصلی بال شریف جہاں ہیں وہاں ان کے برکات ابھی دیکھنے میں آرہے ہیں۔دھوراجی کا محیا وار میں میں نے ایک بال مبارک کی خود زیارت کی جس میں ہرسال ایک شاخ نمودار ہوجاتی ہے۔ایسے ایسے صدہا وہ مجز سے ہیں جوقیامت تک تولوگ دیکھتے رہیں گے۔

### تفيير صوفيانه

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ عالم کا آیت ہونا دوطرح ہا کی ظاہری دوسراباطنی طور پر عالم کی ہر چیزرب کی قدرت قرآن کی حقانیت کی نشانی ہے۔ جسے ہر ہوش مند بجھ سکتا ہے کین باطنی طور پر صرف اہل اللہ کیلئے ہی آیت ہے مثلاً اللہ دوالے ہر ذرہ ہر قطرے سے تشہیح وہلیل سنتے ہیں۔ صحابہ کرام فرماتے ہیں کہ ہم کھانا کھاتے تھے اور ہر لقمہ سے تسبیح سنتے ہیں۔ ابوجہل پر حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے توجہ فرما دی تواس کے کنگروں سے کلمہ سنا۔ اس لحاظ سے دنیا اہل اللہ کے لئے نشانی ہے۔

### حكايت

\_\_\_\_\_\_\_ گلتان میں شیخ سعدی فرماتے ہیں کہ ہم ایک سفر میں تھے۔ایک منزل پر قیام کیا' صبح کے وقت ایک فقیر نے گریبان پھاڑ ڈالا اور وجد میں قص کرنے لگا۔ جب اے سکون ہوا تو
ہم نے بوچھا کہ مجھے اس وقت کس چیز پر وجد آیا۔ بولا میں نے دریا کے مینڈکوں 'ہوا کے
پر ندوں اور پہاڑ کے ہر جانوروں کوذکر الہی کرتے سنا۔ مجھے خیال آیا کہ ۔
گفت ایں شرط آ دمیت نیست
مرغ تنبیح خوال و من خاموش
مرغ تنبیح خوال و من خاموش

دكايت

حضرت خواجہ خواجگان حضور سرکار خواجہ معین الدین چشتی اجمیری قدس سرہ العزیز دریائے سندھ پرگزر ہے تو آپ نے دریا سے پوچھا کہ بھی بچھ پرکوئی اللہ کا بندہ کامل بھی گزراہے؟ اس نے کہاہاں اڑھائی آ دمی گزرے۔ ایک علی ججویری داتا گئج بخش لا ہوری اور حضور عبدالقادر جیلانی اور آ دھے آپ۔ اس کے پتہ بتانے سے ان دونوں مقام پرتشریف لا کے اور یہاں چلے گئے۔ مولانا فرماتے ہیں۔

نطق آب و نطق خاک و نطق گل مست محسوس از حواس ابل دل فلفی گو منکر عنانه است از حواس اولیاء بیگانه است

ای طرح حضور سیدعالم صلی الله تعالی علیه و آله وسلم کی شان صرف الل الله بهجیان سکتے بیں یاوہ جس پراہل الله کا ہاتھ ہو۔

مستوں کے سواء تجھ کو سمجھا نہ کوئی سمجھے طاہری علم کی زیادتی 'جس کے ساتھ عشق دمجیت کالگاؤنہ ہو بھی شان مصطفوی معلوم کرنے کیلئے حجاب بن جاتی ہے۔ یہ ظاہر ہیں اہل علم بشریت مصطفیٰ میں ایسے بھینے ہیں کہ آگے پڑھنا نصیب نہیں ہوتا۔ گر واقف کاروں سے پوچھو کہ بشریت تو یار کا ایک لباس

ہے۔ ذرالباس سرکا کرمعاملہ صاف ہے۔ اس طرح ڈاکٹر اقبال نے اشارہ کیا۔
نگاہ عاشق کی جان لیتی ہے پردہ میم اٹھا اٹھا کر
وہ برم امکان میں لا کہ بیٹھیں ہزار منہ کو چھپا چھپا کر
بیڈاکٹر صاحب حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی عبدیت اور دیگر عبدیت میں کتنا فرق
کرتے ہیں۔

عبد دیگر عبدہ چیزے دگر او منتظر او منتظر عبدہ عبدہ دہر از عبدہ از عبدہ ماہمہ رنگیم و ادبے رنگ و بو عبدہ چند و چگون کائنات! عبدہ صورت گر تقدیر ہاست عبدہ صورت گر تقدیر ہاست اندریں تخریب ہاتعیر ہاست کی کس از سرعبدہ آگاہ نیست! عبدہ جز سرالا اللہ نیست! عبدہ جز سرالا اللہ نیست! عبدہ جز سرالا اللہ نیست!

مری پیدا نه گر دو زیں دوبیت تانه بنی از مقام مسار مینی دوبیت بینی از مقام میسار مینی سب بین عبده اور حضور بین عبده و عبده و جورب کا انظار کرے عبده وه جورب کی رضا چاہے۔
ان کا انظار فرمائے۔ عبده وه جورب کی رضا چاہے عبده وه که رب اس کی رضا چاہے۔
وکسوف یُغطینک رَبُّک فَتَرْضٰی (۹۳ م) عبدوه جورب سے پوچھوکہ کام کرے۔ عبده وه کدرب اس کی مرضی پاکر حکم تافذ فرمائے۔ عبدوه جواس پر تاز کرے کہ میں رب تعالی کا بنده بول عبده وه که دست قدرت اس پر ناز کرے کہ مصطفی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کامولی مول ۔ عبده وه که دوسرے اس برناز کرے کہ مطفی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کامولی مول ۔ هموا آلذی آر سک کرشو کی باللہ کا بنده ہول۔ میں اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کامولی مول ۔ هموا آلذی آر سک کرشو کی باللہ کی و دِینِ الْحقق (۳۳ م) عبدوه کہ دوسرے اس

کاسابیاور<sup>عک</sup>س ہوں \_

اصل ہے ہے ظل بندہاتم پہ کروڑوں درود

عبدوہ جو بیرون سرا ہوئ عبدہ جواندرون سرا ہو۔ ابھی تک لوگوں کوعبدہ کے اسرار کا پیتہ ہی نہ لگا۔ بولی سمجھلو کہ عبدہ لا الہ الا اللہ کاراز ہے۔ عبدہ سے سارے عالم کی تقدیریں وابستہ ہیں۔ جس پر عبدہ کی تقدیریں وابستہ ہیں۔ جس پر عبدہ کی تقدیر میں جاتا ہے ہر چیز نذر ہو جاتی ہے!

مر ذرہ دل بن جاتا ہے ہر چیز نذر ہو جاتی ہے!
وہ آئکھ جدھر ہو جاتی ہے کونین ادھر ہو جاتی ہے

میرےان دوشعروں سے عبدہ کے معنی ظاہر نہ ہوں گے جب تک کہتم ہے آیت بغور

نه دیکھو۔

' مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمِيْ (١٧٨)

لطف تو دیکھویہاں منطقی قاعد ہے ہے اجتماع نقیصین ہے کہ فرما تا ہے اے محبوب! تم نے کنگر چھنکے ۔ تو تم نے نہ چھنکے ۔ رب تعالی نے چھنکے کا ثبوت بھی اور نفی بھی ۔ اس کا حل کسی دل جلے عاشق سے پوچھو۔

میں تیرے ہاتھوں کے صدقے کیسی ککریاں تھیں وہ
جن سے سارے کافروں کا دفعتا منہ پھر گیا

پیوعالم کی نشانیوں کا ذکر تھا جوخودانسان کی ذات میں قدرت کی نشانیاں اس قدر
موجود ہیں کہ انسان خود عالم ہے۔اسی لئے صوفیاء کرام اور دنیااس کی تفصیل انسان تم ہے
اور دنیا درخت ہے۔ جیسے تم میں سارا درخت اجمالاً موجود ہے ایسے ہی انسان میں ساراعالم
نمودار ہے چنانچ ان کے نزدیک جسم انسان عرش رحمان ہے اورنفس کرسی ہے۔ دل بیت
المعمور اور دل کے سات لطفے جنت کے سات طبقے ہیں۔روحانی قو تیں فرشتے ہیں۔ دونوں سے
المعمور اور دل کے سات لطفے جنت کے سات طبقے ہیں۔روحانی قو تیں فرشتے ہیں۔ دونوں سے
المعمور اور دل کے سات لطفے جنت کے سات طبقے ہیں۔روحانی تو تیں فرشتے ہیں۔ دونوں سے
المعمور اور دل کے سات لطفے جنت کے سات طبقے ہیں۔روحانی تو تیں فرشتے ہیں۔ دونوں سے
المعمور اور دل کے سات لیے جنت کے سات کے سات سیارے تارے ہیں۔ انسان کے ساصر ہو سامعہ ذاکفتہ شامہ لامیہ ناطقہ عاقلہ گویا سات سیارے تارے ہیں۔ انسان کے

بدن کے تین سوساٹھ جزوگویا تین سوساٹھ دن ہیں اور انسان کے منہ کے مخرج جن سے حروف ادا ہوتے ہیں گویا جاند کی ۲۸ منزلیس ہیں۔

اس طرح جیسے دنیا میں زمین پہاڑ کا نیں دریا نہریں ہیں اس طرح جسم انسانی گویا

زمین ہے۔ ہڈیاں پہاڑ کی طرح اس جسم کی میخیں ہیں اور ہڈیوں کا مغز گویا کا نیں پیٹ گویا

دریا اسٹویاں نہریں رگیس نالیاں ہیں۔ چربی گویا کیچڑ ہے۔ بال گویا نبا تات ہے پشت گویا

جنگل ہے۔ سانس گویا ہوا کلام گرج 'آواز 'بجلی' گریہزاری بارش اورخوشی دن ہے۔ رہنج وَمُ

رات 'نیندموت ہے۔ بیداری زندگی' پیدائش' ابتداء سفر ہے۔ بچپن موسم بہار' جوانی موسم گرما'

بڑھا پا سردی اورموت انتہائے سفر ہے۔ عمر کے سال مختلف شہر ہیں' مہینے منزلیں ہیں۔ ہفتے

گویا راستے کے کوئ دن گویا میلیں' سانس قدم' ہرسانس پر انسان زندگی کا ایک قدم چلتا

ہے۔ روز اندن میں بارہ ہزار سانس لیتا ہے۔ رات میں بارہ ہزار قیامت میں ہراس سانس

پرندامت ہوگی۔ جوغفلت میں گزرے نہ تواعضائے دن کا ذکر تھا۔

پھرصفات انسانی کو دیکھوتو معلوم ہوگا۔ مخلوقات کا جامع انسان ہے۔ انسان معرفت اللی میں فرشتہ ہے مکروفریب کے لحاظ سے شیطان کا استاد ہے۔ ہمت و بہادری میں شیر ہے جہالت میں جانور ہے۔ تکبر میں چیتا ہے خصہ وفساد میں بھیڑیا ہے۔ صبر میں گدھا ہے شہوت میں چڑیا ہے۔ حیلہ بازی میں لومڑی ہے حص وطبع میں چیونی اور چوہا ہے بخل میں کتا خیانت میں سور ہے کید میں سانپ ہے بر دباری میں اونٹ ہے سخاوت میں مرغ ہے کا خیانت میں سور ہے کید میں ملی ہے ہمت میں باز ہے صلہ بازی میں کوا ان تمام پرطرہ کاریگری میں الو ہے جاپلوسی میں بلی ہے ہمت میں باز ہے صلہ بازی میں کوا ان تمام پرطرہ میں۔ فتبار کے اللہ اُ آخسین الم خوالِقینی (۱۳۴۳)

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَ آمَرُهُمُ شُورِي بَيْنَهُمُ

اورمسلمانوں کے آپس کے کام اپنے مشورے سے ہوتے ہیں۔

اس آیت کریمہ میں مسلمانوں کو تعلیم دی گئی ہے کہ آپس کے معاملات مشورے سے کریں۔مشورہ چونکہ بردی اہم چیز ہے اس لئے جگہ جگہ قر آن کریم میں اس کی تاکید فر مائی گئی ہے۔

اس صحبت میں ہم مشورہ کے متعلق چندامور عرض کرتے ہیں۔مشورہ کے معنی کیا ہیں؟ مشورہ کس کام میں کیا جائے؟ مشورہ کے فضائل وفو اکد۔

### ا-مشورہ کے معنی

مشورہ شور سے بنا جمعنی ظاہر کرنا یا حاصل جونکہ مشورہ میں ہرممبررائے ظاہر کرتا ہے۔ یا ہر شخص کی رائے حاصل کی جاتی ہے لہذاا سے مشورہ کہتے ہیں۔اسی لئے شور کی اور مشاورت بنا ہے۔

### ۲-مشورہ کے فضائل

مشورہ کے عقلی فقتی بہت سے فضائل وفوائد ہیں۔مشورہ کرنا سنت الہیہ ہے۔ رب العالمین نے جب آ دم علیہ السلام کو پیدا فرمانا چاہاتو فرشتوں سے مشور وفر مایا۔ اِنِّسی جَاعِلٌ فی الْاَدُ ضِ خَلِیْفَةٌ (۳۰۴) ہم زمین میں اپنا نائب بیدا کرنا چاہتے ہیں۔ بیمشورہ تھا۔ اپنے ارادے کی محض اطلاع نہ تھی۔ اسی لئے فرشتوں کو بیس کراپی رائے ظاہر کرنے کی جرائت ہوئی۔ کہ عرض کیا: اَتَجْعَلُ فِیْهَا مَنْ یُّفْسِدُ فِیْهَا وَیَسْفِكُ الدِّمَآءَ (۳۰۴)

کیاایے کواپی خلافت عطافر مائے گاجوز مین میں فساد پھیلائے گا۔جوز مین میں فساد وخون ریزی کرے گا۔ چوز مین میں فساد وخون ریزی کرے گا۔ پھراپی رائے پیش فر مائی کہ نہ خن نُسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ (۲۰٬۲) ہم تیری تبیح وتقدیس کرتے ہیں۔ ہم ہی خلافت الہیہ کے زیادہ حق دار ہیں۔ اگر چہان کی پیرائے قبول نہ ہوئی اور فر مایا گیا۔ اِنِّی اَعْدَلُمُ مَالَا تَعْلَمُونَ وَ (۲۰٬۲) ہم وہ جانے ہیں جوتم نہیں جانے۔

اگریہ مشورہ نہ ہوتا تو ملائکہ بھی اپنے رائے پیش نہ فرماتے۔ان کی صفت یہ ہے کہ
یک نف عَدُلُونَ مَا یُؤْ مَرُونَ (۵۰۱۱) جس کا نہیں حکم مل جاتا ہے اس کی اطاعت کرتے ہیں۔
بہرحال یہ مشورہ تھا جس میں بندوں کو تعلیم دینا مقصود تھا۔ ہم علیم وخبیر ہوتے ہوئے مشورہ
فرماتے ہیں۔ تم بھی کا مول میں مشورہ کرلیا کرو۔

حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم تمام جہان سے بڑھ کرعقل وحکمت والے ہیں۔ تمام جہان کے مقابلہ میں دسوال حصہ ہے اور ایک لاکھ چوہیں ہزار پینمبروں کی مجموعی عقلیں حضور کی عقل کا دسوال حصہ ہیں۔

د کیے او! نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے عرب جیسے وحشی اور نامہذب ملک میں تشریف فرما کرعرب کی بلکہ سارے عالم کی وہ اصلاح فرمائی جونہ کسی فلسفی سے ہوسکی نہ سائنس والوں سے ہے

جوفل فیول سے حل نہ ہوا اور نکتہ دروں سے کھل نہ سکا
وہ راز اس کملی والے نے بتلا دیا چند اشاروں میں
اس قدر علم و حکمت نہم ودانائی کے ہوتے ہوئے رب تعالی نے ارشا و فر مایا۔
وَشَاوِ رُهُمْ فِی الْاَمْرِ وَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَ تَکُلْ عَلَی اللهِ (۱۵۹۴)

ترجمہ: اےمحبوب! اپنے سارے نیاز مندوں سےمشورہ فرمالیا کریں اور جب اراده فر مالیس توالله برتو کل فر مادیں -

اسى لئے حضور صلى اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم جنگ وغیرہ اہم وغیراہم کاموں میں انصار ومہاجرین سے مشورہ فرماتے تھے۔معلوم ہوا کہ مشورہ سنت نبوی ہے اور اس مشورہ سے امت کو مینامقصودتھا کہ ہم صاحب وحی ہوتے ہوئے مشورہ کرتے ہیں تو تم بھی مشورہ

ایک شخص کی رائے اس کیچے دھاگے کی طرح ہے جس سے کوئی مضبوط کام نہیں ہوسکتا گرمشورہ کیلئے جب چندرائیں مل گئیں تو اس مضبوط رسی کی طرح ہوگئی جس سے بڑی بھاری چیزیں بھاندھ لی جاتی ہیں۔اسی لئے فرمایا گیا یَدُاللهِ عَلَی الْجَمَاعَةِ۔

ترجمہ: بعنی جماعت پراللہ کا دست کرم ہے۔ مشورہ سے کام کرنے والا خجالت و طعنے ہے محفوظ رہتا ہے اور مصیبت کے وقت بے یار و مددگار نہیں ہو جاتا۔ اگر ہم کوئی کام صرف اپنی رائے سے کر بیٹھیں تو صرف ہم ذمہ دار ہیں۔اگرکل کواس میں نا کامی ہوتو نقصان کے ساتھ خلق ہنسائی بھی ہوگی۔ہم کوشر مندگی بھی اور ہماری قوم ہماری مدد بھی نہ کرے گی ۔ کہتو نے ہی کیا تھا تو ہی بھر لیکن اگر مشورہ سے کام ہوا تو اگر چہ بعد میں اتفا قا نقصان بھی ہوجائے گرلوگوں کی ہمدر دی ہمارے ساتھ ہوگی

کیونکہ سب کی رائے سے کام ہوتا ہے۔ مشورہ پر بادشاہی' کوسل' تچہر میاں' انجمنین' خانگی کاروبار چل رہے ہیں۔جس شخص پر خداراضی ہوتا ہے اسے مشیر بخشا ہے اور جس بادشاہ پر خدا مہر بان ہوتا ہے۔اسے وزیر عنایت فرما تا ہے۔

دكايت

سی نے امیرالمونین حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ سے بوچھا کہ خلفائے ثلثہ کے ز مانه میں فتوحات اسلامی زیادہ ہوئیں اور آپ کے زمانہ میں خانہ جنگی زیادہ رہی۔اس ک سبب کیا ہے؟ فوراً جواب دیا کہ آئہیں مشورہ دینے والے ہم تضاور ہمیں مشورہ دینے والے تم ملے۔

حدیث شریف میں ہے کہ جب تک تمہارے حکام اچھے ہوں اور تمہارے مال دار سخی ہوں۔تمہارے کام آپس میں مشورہ سے ہوں۔ تب تک تمہارے لئے زمین کی پشت زمین کے پیٹے سے اچھی ہے۔ یعنی زندگی موت سے افضل ہے اور جب تمہارے حکام برے ہوں۔تمہارے بخیل ہوں اورتمہارے کام عورتوں کے سپر دہو جائیں تو تمہارے لئے زمین کاپشت ہے بہتر ہے یعنی موت زندگی سے افضل ہے۔

مشورہ سے قوم میں تنظیم اور اتفاق پیدا ہوتا ہے کیونکہ مشورہ میں ادنیٰ آ دمی اعلیٰ کے برابر کیا جاتا ہے اور قوم کے چھوٹے بڑے ایک کردیئے جاتے ہیں اور پنچ اونچے 'نا اتفاقی کی جڑ ہے اور مساوات اتفاق کی جڑ۔ جب بادشاہ رائے لینے کیلئے مساکین اہل رائے کو در بار میں بلائے گا تو انہیں خوشی بھی ہو گی اور ہمدر دی بھی۔

شخصی با دشاہتیں اسی لئے جلد تناہ ہو گئیں کہ رعایا کوان سے ہمدر دی نہ تھی۔ جنگ کے موقع پر پلک نے کہا کہ بادشاہ جانے اور جنگ ہم سے کیا تعلق ۔ فوج بھی بڑھی تو محض ادائے فرض اور تنخواہ لینے کیلئے جمہوری سلطنت کی تمام رعایا فوج ہے۔ یہ مشورہ کی برکت

اسلام کی جماعت کی نمازوں میں مشورہ کا فائدہ ہے کہ محلے والے دن بھر میں یا نچ د فعہ ملیں۔اونچی نیچی باتوں میں مشورہ کرلیا کریں۔ جمعہ کے دن شہر کے لوگوں ہے ملنے کا اتفاتی ہو جائے اورعید کے دن سارے مضافات کے مسلمان مل جائیں بلکہ حج میں دنیا بھر ے مسمانوں ہے مل کرمشورہ کرنے کاموقع مل جائے۔

په نماعت کې نمازین گویامسلمانون کې کانفرسین مین په دوسرې قومین لاکھوں روپیپه خرچ کر کے گول میز کانفرنس کرتے ہیں کیوں؟

صرف مشورہ کرنے کیلئے ۔ گرمسلمانوں کی گول میز کانفرنس ہرسال مکہ عظمہ میں ہوتی

ہے جہاں بغیر خرج ہرایک کی قیمتی رائے معلوم ہوسکتی ہے۔

زمانہ نبوی میں مسجدوں میں مسلمانوں کی کچہریاں تھیں اور مسجد ہی میں قوانین بنتے سے ۔ وہاں ہی فوج بن کر فقو حات حاصل کرتی تھی۔ مسجد ہی میں قاضی کے فیصلے جاری ہوتے تھے۔ فرض کہ مسجدیں ہی اسلام میں دار مشورہ تھیں۔ جب سے کچہریاں مسجدوں سے نکل کرکوٹھیوں میں پہنچیں تب ہی سے مشورے ناقص ہو گئے اور قوم میں فتور آگیا۔

### مشور ہے کے کام

کام تین طرح کے ہیں ایک وہ جن کا حکم یا ممانعت شریعت میں آگئ۔ یعنی احکام منصوصہ دوسرے اسرار تیسرے کاروبار دینی یا دنیاوی۔ پہلے دو میں مشورہ کی گنجائش نہیں ' منصوصہ دوسرے اسرار تیسرے کاروبار دینی یا دنیاوی۔ پہلے دو میں مشورہ کی گنجائش نہیں تیسرے میں مشورہ ضروری ہے۔ اگر تمام دنیا نماز چھوڑ دینے 'زکو ۃ نددینے' جج ترک کرنے ' جہاد بند کرنے کا مشورہ دی تو غلط ہے۔ بیسارے کا مضرور کئے جا ئیں گے کیونکہ رسول اللہ نے ان کا حکم دے دیا۔ پھر مشورہ کیا۔ دیکھو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کی تبلیخ اسلام کے وقت سارے جہان کی رائے تھی کہ شرک کیا جائے۔ تو حید کا اعلان صرف حضور تھا وہ تمام مشورے باطل ہوئے اور ایک ذات کریم نے تو حید کا ڈنکا بجایا۔ رب کے مقابلہ میں سب کی نہ مانو۔

ال قتم كے احكام كيلئے وہ آیت ہے:

مَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ وَّلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولَهُ آمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ اللهُ وَرَسُولَهُ آمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ اللهِ عَرَاهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ اللهِ عَرَةُ (٣٢٣٣)

مومن یا مومنہ کواللہ اور رسول کے فیصلہ کی موجودگی میں کوئی اختیار نہیں۔ دیکھونبوت میں کسی کے مشورہ کی ضرورت نہیں گرسلطنت کیلئے مشورہ در کارہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ میں نے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ

وسلم سے دوشم کے علم حاصل کئے۔

ا-ایک وه جوتم میں پھیلایا

۲- دوسراوه جواگر کچھ بھی ظاہر کروں تو تم میرا گلا کاٹ دو۔

معلوم ہوا کہ اغیار سے اسرار چھپائے جاتے ہیں۔ باقی کاموں میں مشورہ بڑی برکت کاباعث ہے۔مشورہ کے کام میں رب تعالیٰ مد دفر ما تاہے۔

مشورہ کن لوگوں سے کیا جائے

یے شرور خیال رہے کہ ہرکام میں مشورہ اس کے اہل سے کرنا ضروری ہے ورنہ کام بگڑ جائے گا۔ بیار یوں میں پولیس سے مشورہ نہ لؤ تھیم سے لو۔ شرعی معاملہ میں علماء سے مقدمہ میں وکیلوں سے عمارت بنوانا ہوتو معماروں سے اور چوری کی تفتیش کرانی ہوتو پولیس سے مشورہ کرو۔ نہ خود اپنی رائے سے کام لؤ نہ نا اہل سے مشورہ کرو۔ ڈاکٹر اقبال نے نا اہلوں کے مشورہ سے نیجنے کیلئے فرمایا۔

گریز از طرز جمهوری غلام پخته کارے شو
که از مغز دو صد خرفکر انسانے نه می آید
ایک انسان کی بات مانو' دوسوگدھوں کے مشورہ پڑمل نہ کرو۔
حکوم میں میں ان کی تازیل میں ال داری کا دیا ہے۔

حکومت برطانیہ کے قانون میں مال داری ٔ رائے دہندگی کا مدار ہے کہ اتنائیکس دینے والا کونسل کاممبر بن سکتا ہے اوراتنی دولت کا ما لک دہندہ ہوسکتا ہے۔

اسلام میں ہر چیز میں رائے دہندہ ہونے کا مدارعلم وعقل پر ہے نہ کہ عمرو مال پڑاگر مال دارہی عقل مند ہوتے ۔ حالانکہ یہ پورے مال دارہی عقل مند ہوا کرتے تو فرعون شدا دُنمرود بڑے عقل مند ہوتے ۔ حالانکہ یہ پورے گدھے تھے اور اگر غریب بیوقوف ہوتے تو انبیاء اولیاء صلحا اور مساکین نہ ہوتے ۔ مجلس نبوی میں جہان عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کورائے دینے کاحق تھا وہاں سلمان فارسی رضی اللہ تعالی عنہ کو برابر کاحق تھا۔ بلکہ غزوہ خندق سلمان فارسی رضی اللہ تعالی عنہ کو برابر کاحق تھا۔ بلکہ غزوہ خندق سلمان فارسی رضی اللہ تعالی عنہ کو برابر کاحق تھا۔ بلکہ غزوہ خندق سلمان فارسی رضی اللہ تعالی عنہ کے مشورہ سے ہوا۔

#### حكايت

حضرت عمرض الله تعالی عند نے ایک دفعہ یمن کا گورز ایک آزاد شدہ غلام کو بنایا۔
لوگوں نے اعتراض کیا کہ غلام اور گورز فر مایا۔ ہاں اس کے پاس علم قرآن زیادہ ہے۔
قرآن کریم نے فر مایا کہ بنی اسرائیل کیلئے طالوت کو بادشاہ بنایا گیا تو انہوں نے اعتراض کیا۔ گیف یَکُون کَ اَحُد اَکُون اَحَقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنْ الْمُلُكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنْ الْمُلُكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنْ الْمَال (۲۳۷۲)

خدایاطالوت کے پاس مال نہیں ہے۔اسے بادشاہت کیوں عطاہوئی ؟ارشادہوا۔ بَسُطَةً فِسی الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ (۲۷۴٬۲)طالوت کوجسمانی قوت علمی سطوت زیادہ ہوئی اس لئے وہ ہی سلطنت کے لائق ہیں۔

حضرت آدم علیہ السلام کاعلم ان کی بلندی مراتب کا سبب بنایا گیا۔ غرض کہ مال دای مداررائے دہندی کا نہ ہونا چاہئے اورامیر وزیر مشیر اہل ہونے چاہئیں۔ نااہل کے ہاتھ یہ کام آنابر بادی کاباعث ہے۔ اذا و سلد الامر الی غیر اهله فاتنظر الساعة۔ جب نااہلوں کے ہاتھ میں کام آجائے تو قیامت کا انظار کرو۔ گربہ دمیر وسگ وزیر وموش رادیواں کنند ایں چنیں ارکان دولت ملک راویراں کنند

### مشورہ کے شرا کط

مشورہ کی چندشرطیں ہیں۔ ایک یہ کہ مشیر کی رائے آزاد ہو۔خودی یا لا کچ یا مروت میں دبی ہوئی نہ ہو۔ موجودہ زمانہ میں جومبری کے لئے رائے دہندگی ہوتی ہے۔ اس میں اکثر رائے روبیہ سے خرید لی جاتی ہیں۔ بعض میں دوستی مروت کا لحاظ ہوتا ہے۔ بعض میں دھونس دباؤ کا اثر ہوتا ہے۔ ایسی کسی رائے کا اعتبار نہیں کہ بیررائے دہندہ کی آواز نہیں بلکہ دھونس والے کی آواز ہے۔ مشورہ میں ضروری ہے کہ معمولی آ دمی بڑے سے بڑے ک

مخالفت كرسكے۔

#### دكايت

حضرت بریره رضی اللہ تعالی عنہ لونڈی تھیں اور مغیث کے نکاح میں تھیں۔ جب آزاد ہوئیں تو آبیں قانونی طور پراختیار فنح ملا کہ نکاح رکھیں یا توڑیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وہلم نے مغیث کی سفارش فرمائی کہ نکاح قائم رکمیں۔ عرض کرنے لگیں کہ آقا یہ آپ کا تھم ہے یا مشورہ۔ اگر تھم ہے تو میرے سزدچیثم پرفرمایا نہیں۔ یہ حض مشوہ ہے تو بولیس کہ جمھے منظور نہیں ہے۔ میں تو نکاح توڑوں گی۔ آخر نکاح توڑ دیا۔ اس پر یہ نہ فرمایا کہ تم نے لونڈی ہوتے ہوئے ہم شہنشاہ دو جہاں کی رائے نہ مانی۔ قیامت تک کیلئے نمونہ قائم ہوگیا کہ رائے میں نیر آزادی ضروری ہے۔ آج کل رائے میں یہ آزادی گم ہے۔ یہ تو رائے ہوئی میں شرط ہے کہ رعایت مروت وغیرہ سے پاک وصاف ہو۔ اسی لئے باپ کے حق میں سیٹے اور مولی کے تن میں غلام کی گواہی معتبر نہیں۔

### حكايت

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا زمانہ خلافت ہے۔ قاضی شریح کوفہ کے جج ہیں۔ ایک یہودی کے قبضہ میں ایک زرہ ہے۔خلیفہ اسلمین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دعویٰ کیا کہ بیزرہ میری ہے۔ یہودی نے انکار کیا'مقدمہ دائر ہوگیا۔

قاضی شرت نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے گواہ طلب کئے۔ آپ نے اپنے فرزندا مام حسن اور اپنے غلام قنبر کو پیش کیا۔قاضی شرت نے فرمایا کہ مجھے یقین ہے کہ فاطمہ الزہرارضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نورنظر' رسول الله صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا گخت جگر اور علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا فرزندار جمند بھی جھوٹ نہیں بول سکتا۔ مگر قانون یہ ہے کہ بیٹے کی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا فرزندار جمند بھی جھوٹ نہیں بول سکتا۔ مگر قانون یہ ہے کہ بیٹے کی گواہی آپ گواہی باپ کیلئے اور غلام کی گ واہی مولیٰ کے لئے قبول نہیں للہذا یہ دونوں گواہیاں آپ کے حق میں قبول نہیں اور گواہ پیش فرمائیں۔

آپ نے فرمایا کہ میرے پاس اور کوئی گواہ ہیں چنا نچہ امیر المونین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف اس پر یہودی کوڈ گری ملی۔ کچہری سے باہر آ کر یہودی نے آپ کے قدم پکڑ لئے اور عرض کیا کہ مجھے مسلمان کر لیجئے۔ یہ زرہ واقعی آپ کی ہے مجھے آپ کے عدل وانصاف کا آزمانا منظور تھا۔ واقعی مسلمان بڑے انصاف والے ہیں۔

اس داقعہ سے سبق ملتا ہے کہ رائے اور گواہی دباؤ کی معتبر نہیں۔غرض رائے مشورہ دبن اور تو م کی بھلائی کیلئے ہونا جا ہے نہ کہ سی شخص کی بھلائی کیلئے۔

اگر قوم کامشورہ کسی شرعی قانون سے ٹکرا جائے تو مشورہ ٹھکرا دیا جائے گا اور قانون شرعی کی حفاظت کی جائے۔

#### حكايت

حضرت صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کے ابتدائی دورخلافت میں ایک قوم نے خیال کیا کہ ظاہری مال یعنی بھیڑ بکر یوں اور پیداوار کی زکوۃ اب حکومت کونہیں دینا جا ہے کیوں کہ رب تعالی فرما تا ہے: خُدُ مِنْ اَمُوَ الِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَیِّکیْهِمْ بِهَا (۱۰۳۹) ترجمہ: اے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم آپ ان کے مالوں کا صدقہ وصول فرماؤ

رجمہ: اے بی می اللہ لعالی علیہ والہ و مم اب ان نے مالوں کا صدفہ وصول حرما و اور انہیں اس سے پاک فر مادوجس سے معلوم ہوا کہ اس ذکو ق کی وصولی کاحق صرف نبی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کو تھا۔ اب جب کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے پر دہ فر مالیا تو ہم حکومت کوز کو ق نہ دیں گے۔

صدیق اکبررضی اللہ تعالی عنہ نے صحابہ کرام سے مشورہ کیا کہ ان لوگوں پر جہاد کرنا چاہئے۔سب کی اور خصوصاً حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کی رائے اس کے خلاف ہوئی کہ چونکہ بیلوگ کلمہ گوہیں'ان سے جہاد کیسا؟ مگرصدیق اکبررضی اللہ تعالی عنہ کی نظراس پرتھی کہ اگر آج کچھڑھیل دی گئی تو کل نماز اور پرسوں کلمہ کولوگ جھوڑیں گے۔ فرمایا اچھا کوئی نہ جائے۔ میں اکیلا میدان میں جاؤں گا۔ تب آپ اکیلے چل پڑے تو پھرسب ساتھ ہوئے اور ان لوگوں کومغلوب کیا۔ پھرسب اصحاب نے اقرار کیا کہ واقعی بیہ

جہاد ضروری تھا۔

دیکھویہاں سب کامشورہ قانون اسلامی کےخلاف ہوسکتا تھا۔امام نے نہ مانا۔

#### دكايت

یزید نے تخت خلافت پر قبضہ کیا 'عراق و حجاز کے قریباً تمام مسلمانوں نے سلیم کرلیا گراسی الشہد اء کربلام امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ کی دوررس نگاموں نے بھانپ لیا کہا گرآج اس خلافت میں ستی کی گئی اور یزید جیسے فاسق و فاجر کوخلیفہ مان لیا گیا تو آئندہ مسئلہ خلافت ' بچوں کا کھیل بن کررہ جائے گا۔ جس نا اہل کا دل چاہے گا خلافت کا دعویٰ دار بن جائے گا۔ سیدنا عبداللہ بن عمرود یکر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہ کے منع کرتے ہوئے آپ یزید کے مقابلہ میں ڈٹ گئے۔ زن و فرزند شہید کرا دیئے گرقانون اسلامی کے و قار کو ٹھیس نہیں گئے دی۔

ان واقعات سے پیۃ لگا کہ واقعی مشورہ ما نناضر وری ہے مگراس وقت تک جب تک کہ اس سے کسی شرعی قانون کے بگڑنے کا اندیشہ نہ ہو۔

مسلمانوں کو چاہئے کہ ان واقعات کوسامنے رکھ کر اپنے ووٹ اور رائے کی قدر کریں۔خیال رکھیں کہ ووٹ ایسی فیمتی چیز ہے کہ اس کی حفاظت کے لئے امام حسین رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ نے جان دے دی \_\_

> سرداد نه داد دست درد ست یزید حقا که بنائے لا اله ہست حسین

#### لطيفه

اس زمانہ میں بعض پاکستانی بے فکروں کوئی سوجھی ان کامشورہ یہ تھا کہ پاکستان میں قربانی بند کرائی جائے اور اس کا بیسہ حکومت کے حوالہ کیا جائے جس سے شمیر کی جنگ جیتی جائے۔ اگر بیتر قی رہی تو آئندہ جج کی باری ہے۔ ان کامشورہ پھریہ ہوگا کہ جج کہ ذریعہ

کروڑوں رو پییسالانہ پاکستان سے باہر چلا جاتا ہے۔اسے بند کر کے حکومت کاخز انہ بھرا جائے' پھرز کو ق وفطرے کی باری بھی آجائے گی۔

ان کی نگاہ دور بین سینما'تھیٹر'شراب' تاش اور دیگر حرام اخراجات پرنہیں بہنچی ۔

اگر بیلوگ کہتے کہ جولوگ تاش کھیلتے دیکھتے' آ وارہ پھرتے دیکھے جا کیں انہیں فوراً

اسلامی فوج میں بھرتی کرلیا جائے کیونکہ یہ برکارلوگ ہیں۔ بیتمام بدمعاشیاں بند کر کے اس
کا بیسہ حکومت کے خزانہ میں داخل کرایا جائے تو ہم بھی اس کی تائید کرتے۔ غرض کہ ہرمشورہ
قابل قبول نہیں۔

یہ بھی خیال رہے کہ حکومت و خلاف کی اہلیت کیلئے تین چیزیں ضروری ہیں۔ دینداری تقویٰ علم وحکمت وفاداری نہ کہ غداری سیاست دانی محض عبادات سے خلافت کا استحقاق نہیں ورنہ ملائکہ خلیفہ ہوتے ۔ محض عبادات سے خلافت سیاست دانی خلافت کیلئے کافی نہیں ورنہ ابلیس خلیفہ ہونا جا ہے تھا۔

آ دم علیه الصلوٰ ة والسلام کاانتخاب خلافت الهمیه کیلئے اس کئے کیا گیا که آپ کودین علم است دانی و فاداری غرض که جرکمال عطام واتھا۔

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُولَ اتَّقُو اللهَ وَكُونُولًا مَعَ الصَّدِقِيْنَ (١١٩٩)

ترجمہ:اے ایمان والو!اللہ ہے ڈرواور پیجوں کے ساتھ رہو۔

اس آیت میں اللہ جل شانہ نے مسلمانوں کوالیں دوبانوں کا حکم دیا ہے کہ اگر مسلمان اس کے عامل بن جائیں تو ان کے دونوں جہاں درست ہو جائیں۔ ایک پر ہیز گاری دوسرے اچھوں کی سنگت۔

پہلے یہ بھھنا جا ہے کہ سارے احکام میں ایمان کی شرط اس لئے لگائی جاتی ہے کہ کوئی نیکی ایمان کے بغیر کام نہیں آتی۔ ایمان جڑ ہے اور نیک اعمال اس کی شاخیں' بغیر جڑ کے شاخیں نہیں ہوتیں۔ ایسے ہی بغیر ایمان کے نیکیاں قبول نہیں ہوتیں۔

کنویں کے پانی ہے جسم کاوضو ہے اور مدینہ پاک کے پانی ہے دل وروح کاوضوہوتا ہے۔ بغیر جسمانی عسل کے مسجد میں جانامنع ہے اور بغیر ایمانی عسل کے مسجد قرب الہی میں بہنچنا ناممکن ہے۔ یہ بھی خیال رکھنا چاہئے کہ ایمان کسے کہتے ہیں اور ایمان کی حقیقت کیا ہے؟

ایک ہے تو حیداورایک ہے ایمان خدا تعالیٰ کوایک جاننا تو حید کہلاتا ہے اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو برحق ماننا ایمان ہے۔ بغیرا یمان تو حید بالکل برکار ہے جیسے بازار دنیا میں بغیر مہر کا نوٹ کوئی قیمت نہیں رکھتا۔ ایسے ہی بازار قیامت میں بغیر سکہ صطفیٰ کے تو حید کے سادہ کاغذ کی کوئی قیمت نہیں اس کی تین دلیلیں ہیں۔

ا-ابلیس توحید کا قائل تھا بلکہ وہ رب تعالیٰ کی ذات اور صفات جنت دوزخ حشر ونشر غرض المَنْتُ بِاللهِ وَمَلَئِکَتَهُ ؟ کے تمام ارکان کا معتقد تھا۔ رب تعالیٰ اسے کلام کرتا تھا۔ فرشتوں کو اس نے اپنی آئکھوں سے دیکھا تھا۔ جنت دوزخ کی سیر کرتا تھا مگر صرف نبی کی عظمت کا معتقد نہ تھا۔ یعنی موحد تو تھا۔ مگرموئن نہ بنادیکھواس کا کیا حشر ہوا۔

ثابت ہوا کہ ایمان کے بغیر تو حید محض بے کار ہے۔ رب تعالیٰ کومعلوم تھا کہ آخر ابلیس مردود ہوگا مگر پہلے اسے موحد مولوی 'صوفی 'عابد'زاہد بنایا۔ اپنا قرب عطافر مایا اور پھر بیغمبر کی تو بین کے جرم میں رابدہ درگاہ کردیا۔ آخر کیوں؟

صرف اس لئے کہ تا قیامت ہرصوفی 'ہر عالم' ہر زاہداور ہر عابد کے لئے عبرت ہو کہ بارگاہ نبی ایسی نازک ہے کہ یہاں کی بے ادبی کرنے والے ایسے برباد ہو جاتے ہیں۔ یہ مقام عرش سے نازک ہے۔

> ادب گاہے است زیر آساں ازعرش نازک تر نفس کم کردہ مے آید جنید وبایزید ایں جا

عصائے موسوی کے لئے موسیٰ کا ہاتھ جا ہے تب آبنا کمال دکھائے گا ایسے ہی لا الدالا اللہ کے لئے وہ زبان ودل جا ہے جس میں محمد رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی جلوہ گری ہوتب اس کا نور ظاہر ہوگا۔ ورنہ ہرآریۂ ہرتو حید بیدلا الدالا اللہ کہددیا کرتا ہے۔

س-قبرمیں پہلاسوال ہوتا ہے مَنْ دَّبُّكَ بندہ كہتا ہے كەرب مير الله ہے كين ابھى پاسنہيں ہوا۔ پاسنہيں ہوا۔ پاسنہيں ہوا۔

آخرى سوال جس بردائى كاميا بى كامدار بـ بيده به كه مَا تَهُولُ فِي حَقِ هندَا الرَّجُلِ اسْ كالى زلفون والے سنهرى جاليون والے محبوب كوكيا كہتا تھا؟

بندہ عرض کرتا ہے کہ وہ تو میرے پیارے محبوب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم بیں۔ تب کامیاب ہوتا ہے اگر صرف عقیدہ تو حید کافی تھا۔ تو وہ پہلے سوال میں آگئی تھی۔ معلوم ہوا کہ ایمان پنجمبرکے ماننے کا نام ہے۔

٣-ربفرما تا ٢: فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُولَ فَيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا؟

لعنی اے پیارے تمہارے رب کی قتم بہلوگ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے جب تک کدا ہے سارے اختلافات میں تم کواپنا حاکم نہ مان لیں۔ پھر تمہارے فیصلے ہے اپنے دلول میں تنگی نہ یا کمیں اور سرتسلیم خم کر دیں۔

دیکھو! یہ آیت کریمہ حضرت عبداللہ بن زبیراور ایک انصاری کے بارے میں نازل ہوئی جن کا جھڑا کھیت کے پانی دینے میں تھا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے عبداللہ بن زبیر کے حق میں فیصلہ فر مایا جس پر انصاری کچھ ناراض ہوئے اس پر بیر آیت نازل ہوئی۔

دیکھو!وہ انصاری تو حید کے قائل تھے۔ جنت دوزخ کے معتقد تھے۔ قیامت کے منگر نہ تھے۔حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ایک فیصلہ سے کچھ کبیدہ حاضر ہوئے تو قرآن نے بیفتویٰ دیا۔

آج بادشاہ کے فیصلہ کی اپیل کی جاتی ہے گرحضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے فیصلہ کی کوئی اپیل نہیں۔قرآن کریم نے فرمایا کہ جو بارگاہ مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں اونچی آ واز سے بولیں۔وہ بھی ایمان سے خارج ہیں۔ان کے ممل برباد۔حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جس کا نکاح جس سے جاہیں فرمادیں نہ لڑکی کو انکار کاحق نہ لڑکے کو اگر انکار کیا تو اسلام کا خطرہ ہے۔ مَا کَانَ لِمُؤْمِنِ وَ لاَ مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ اَمْرًا

اَنْ يَكُوْنَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ فِي اَنْفُسِكُمْ (٣٦٣٣) معلوم مواكة حيد جب بى كارآ مدے جب كدا يمان ساتھ ميں موورند بالكل بے كارے۔

۵- ڈبہاگرفسٹ کلاس کا ہواگر انجن سے وابستہ نہیں ہے تو اس کا کی کرایہ نہیں اگر دہد ہال گاڑی یا تھر ڈ کلاس کا ہو مگر انجن سے وابستہ ہوتو اس کا کرایہ بھی ہے اور قیمت بھی ہے۔ اسی طرح اگر نمازی نمازی ٔ حاجی موحد نبی کے قدم سے لگا ہوانہ ہوتو مردود ہے۔ اگر مجھ جسیا گنہگار بھی ہولیکن اسے دامن پاک سے وابستگی ہوجائے تو مومن ہے۔

دیکھو! شیطان کے پاس ساری عبادات تھیں مگر وہ آ دم علیہ السلام کے دامن سے وابستہ نہ ہوتو ان عبادات کا نتیجہ کیا ملا؟ لاحول تا قیامت ذلت اور حضرت عکر مہ یعنی ابوجہل کے فرزند کو جب وہ دامن مل گیا تو اس کا نتیجہ دنیا میں ہوا؟ رضی اللہ تعالی عنہ اور آخرت میں جو ملے گاوہ دنیا دیکھے گی۔

حقیقت ہے کہ جدھران کی نگاہ ادھر ہی خلق خدا بلکہ ادھر ہی خدا 'کسی نے کیا خوب کہا ہے۔

> ہر ذرہ دل بن جاتا ہے ہر چیز نظر ہوجاتی ہے! اٹھتی ہیں جدھران کی نظریں کونین ادھر ہو جاتی ہیں

> > نوٹ

ہم نے جو کہا کہ صنور مصطفی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کا باننا ہمان ہے۔ اس میں غور طلب بات یہ ہے کہ انہیں کیا ماننا؟ خیال رہے کہ انہیں محض بشر ماننا، محض انسان ماننا، اپنے جیسا ماننا، اپنا بھائی ماننا، اس سے ایمان نہیں ملتا۔ سب سے پہلے بشر کہنے والا ابلیس تھا۔ قبال کے آگئ لِنا اس جو لکھنے والا ابلیس تھا۔ قبال کے آگئ لِنا اس جو لکھنے ہوں (۳۳٬۱۵) اس طرح تمام کفارا نبیاء کو بشر ہی کہتے تھے۔ ابکشر تھا کہ وہ سب مومن ہوتے۔ قرآن کریم سے ہی پوچھو کہ تھا کہ وہ سب مومن ہوتے۔ قرآن کریم سے ہی پوچھو کہ کیا ماننا ایمان ہے۔ فرمایا: فلا وَرَبِّكَ لا یُوْمِنُونَ حَتَّی یُحَکِّمُونُ کَ ۔ یہ لوگ آپ کو اپنا مطلق حاکم بغیر مانے مومن نہیں ہو سکتے۔ فرما تا ہے: یہ ایسی النّبِی اِنّا اَرْ سَلُنكَ شَاهِدًا

وَّمُبَشِّرًا وَّنَذِيْرً وَّدَاعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مَّنِيْرًا (٣٦٤٣)، ثم نے آپ کو گواہ اورخوش خبری دینے والا اورڈرانے والا رب کی طرف بلانے والا جبکتا ہوا سورج بنا کر بھیجا۔ لہذا اسے رسول مانو نبی مانو شفیح المذنین مانو رب کا سچا سورج مانو غرض کہ انہیں ایسے القاب سے یاد کروجس سے کسی امیروزیر سلطان اور کسی فردوبشر کونہ پکارسکو۔ کیونکہ دولہا القاب سے یاد کروجس ہے کسی امیروزیر سلطان اور کسی فردوبشر کونہ پکارسکو۔ کیونکہ دولہا کا برات میں ایک بی ہوتا ہے باتی اس کے فیلی کوئی مہمان بن کر کوئی باجہ بجا کر کوئی دولہا کا بن کر مکین بن کر کوئی زکاح خوال بن کر کوئی دولہا کا عزیز رشتے دار بن کرغرضیکہ دولہا کا بن کر برات میں شرکت کرتا ہے اور اس سے نفع اٹھا تا ہے۔ جتنا دولہا سے قرب اتنا اس کا حصہ دوم میراثی بچھ بیسے پاتے ہیں۔ مہمان صرف کھانا ' ذکاح خوال بچھ رو بیئ کمین نقذی 'عزیز جوڑے کے حق دار بنج ہیں غرض کہ جسے جوماتا ہے وہ دولہا کے فیل ماتا ہے۔

ایسے، ی حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم عالم کے دولہا ہیں علاء ٔ صلیاء ٔ صوفیاء ٔ شہداء ٔ ہم جیسے گنہگاروں ٔ غرض کہ سب کوجو ملے گاوہ انہیں کے طفیل اس لئے سب کومومن کی صفت سے پکارا جاتا ہے یعنی ہماری رحمت کے ستحق تم جب ہی ہوسکتے ہو جب ان سے وابستہ ہو جاؤ۔ بادام کا چھلکا جب تک مغز کے ساتھ ہے قیمتی ہے جب اس سے علیحدہ ہوا بھینک دیا گیا۔ اتب قو اللہ تقو و تبی سے بنا۔ جس کے معنی بچنا بھی ہیں اور ڈرنا بھی بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ یہاں ڈرنا مراد ہے کیونکہ اس کے بعد اللہ کا ذکر ہے نہ کہ عذا ب کا اور اللہ سے ڈرویا اللہ کے عذا اس سے بکو۔ یہاں عذا ب یوشیدہ ہوگا یعنی اللہ سے ڈرویا اللہ کے عذا سے بچو۔

خیال رہے کہ خدا کا خوف اور تقویٰ دوسم کا ہے۔ ظاہری اور باطنی تقویٰ ظاہری وہ ہے جس کا تعلق قلب سے ہے۔ تقویٰ علی میں کا تعلق قلب سے ہے۔ تقویٰ فلاہری کیلئے تمام شری احکام ہیں یعنی جن چیزوں سے رب تعالیٰ ناراض ہوان سے بچنے اور رب تعالیٰ کے رضا کے کام کرے۔

اس تقویٰ ظاہری کی حیار قسمیں ہیں۔شرک و کفر ہے بچنا' یہ تقویٰ ہرمومن کو حاصل

ہے۔اس کا نتیجہ یہ ہے کہ اس سے انسان کو دوز خ میں بھنگی نہ ہوگی۔ دوسرے حرام چیزوں سے بچنا یہ مقی مسلمان کو حاصل ہے نہ کہ فاس کو۔اس کا انجام مغفرت سیات ہے۔ رب تعالیٰ فرما تا ہے بان تہ جَینبُو ا کَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ نُکَفِّرُ عَنْکُمْ سَیّالِنگُمُ اللّٰ اللّٰ کہ اللّٰ اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰہ ہم معاف کر دیں گے۔ تیسر ہے گناہ صغائر سے بھی بچنا 'یتقویٰ اولیاء اللّٰہ کو حاصل ہوتا ہے اس کا نتیجہ خوف 'قبرُ وحشت قبرُ وحشت بل صراط سے بچنا اور جنت کے بلند درجات کا پانا ہے۔ چو تھے غیر خدا سے بچنا 'یتقویٰ انبیاء کرام یا خاص الخاص بندوں کو نصیب ہوتا ہے کہ وہ دین دنیاوی کوئی کام بھی اپنے نفس کیلئے نہیں ۔ کرتے سب رب تعالیٰ کیلئے کرتے ہیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا فرزندار جمند کی قربانی کرنا 'حضرت صدیق اکبررضی اللہ تعالیٰ عنہ کا غار میں سانپ ہے کٹوانا 'حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی نیند پرنماز عصر قربان کرڈالنا 'اس تقویٰ کی جلوہ گری ہے۔اس تقویٰ کا انجام رب تعالیٰ کا قرب خاص ہے۔اس آیت میں ہرفتم کے آدمی کواس کے لائق تقویٰ کا حکم ہے۔ یعنی اے کا فر! خدا ہے ڈر مومن بن جاء اے گناہ گارمسلمان خدا ہے ڈرگناہ چھوڑ دے۔غرض کہ چھوڑ دے۔غرض کہ جی دوا ہے میں سے جوٹ درگناہ میں کے ہوئے ہے۔

تقوی باطنی کیلئے تمام طریقت درحقیقت ومعرفت کے احکام میں تقوی باطنی کی حقیقت اللہ اور اس کے بیارے بندوں اس کی بیاری چیزوں کی دل سے عظمت اور محبت ہے۔اگر دل میں حضور صلی اللہ تعالی علیہ ہ آلہ وسلم اور ان کی ہر نسبت رکھنے والی چیز کی عظمت نہ ہوتو اگر چہ لاکھ نمازی ہوا ورمگر دل کا متی نہیں۔ جبیبا کہ شیطان کے حال سے معلوم ہوا رب تعالی فرما تا ہے ۔وَ مَنْ یُنْ عَظِمْ شَعَائِرَ اللهِ فَاتَهَا مِنْ تَقُولی الْقُلُوبِ (۳۲٬۲۲) اس آیت میں یہ تقولی الْقُلُوبِ (۳۲٬۲۲) اس آیت میں یہ تقولی مراد ہوسکتا ہے۔غرض کہ اِتّقُوا اللہ َ شریعت طریقت حقیقت معرفت سب کی جامع ہے۔ رب تعالی مل کی تو فیق بخشے ۔ کہنا آسان ہے مگرمل کرنامشکل ہے۔

جیسے ظاہر بدن اس کا درست رہ سکتا ہے جس کے دل و د ماغ اور جگہ وغیرہ اندرونی اعضاء میں بیاری نہ ہواسی طرح ظاہری تقویٰ اس کا کارآ مد ہوسکتا ہے۔ جسے باطنی تقویٰ میسر ہو۔

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ گنہگار خداسے ناامید نہ ہو کیونکہ وہ غفارستار بھی ہے اور نیک کاراپنے اعمال پرنازاں نہ ہو کیونکہ وہ رب قہار و جبار بھی ہے۔غرض کہ اتّقُوا الله کا حکم نہایت بیام ہے۔سارے پر ہیزگار اور گنہگار لوگوں کوشامل ہے۔

و کُ وَنُ وَا مَعَ الْصَّادِقِیْنَ ۔ یہ دوسراتکم ہے یعنی بچوں کے ساتھ رہویا تواس کا مطلب یہ ہے کہ خدا تعالیٰ سے خوف کرواور خوف کہاں ملتا ہے۔ بچوں رکے یاس ہر چیز کا بازار علیحدہ ہوتا ہے تقویٰ اور پر ہیز گار کا بازار صحبت ابرار ہے یا یہ مطلب ہے کہ تقویٰ اور پر ہیز گار کا بازار صحبت ابرار ہے یا یہ مطلب ہے کہ تقویٰ اور پر ہیز گارا ختیار کر کے مطمئن نہ ہوجاؤ ۔ اس کا نام دنیا ہے یہاں بڑے برڑے قافل نے گئے ہیں رکھواور اعمال و ہیں ۔ اپنے اعمال و ایمان کی حفاظت کی کوشش کرو۔ اسے محفوظ قلعہ میں رکھواور اعمال و ایمان کا حفاظتی قلعہ نیکوں کی صحبت ہے۔ یہ وہ گلہ ہے کہ جس پر شیطان را ندہ کا بس نہیں چلتا۔

کُونُوْ ا۔ میں دواحمال ہیں ہوجاؤ 'یار ہو۔ یعنی پچوں کے ساتھ ہوجاؤ 'یا پچوں کے ساتھ ہوجاؤ 'یا پچوں کے ساتھ رہوجو پچوں کا ہے رب تعالی فرما تا ہے ایھے بدنا الصّراطَ الْمُسْتَقِیْمَ صِرَاطَ الَّذِیْنَ اَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ (۲۱) جس ہے معلوم ہوا کہ رب کا سیدھا راستہ وہی ہے جواس کے نیک بندوں کا ہوئے بشک قرآن وحدیث ہدایت کے لئے کافی ہیں۔ مگراس کا وہی مطلب نکالوجو عام مسلمانوں کے عقیدے کے خلاف نہو۔

آج قادیانی و یوبندی کہتے ہیں کہ خیاتہ النّبیّین کے عنی یہیں کہ حضور صلی اللّه تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم آخری نبی ہیں بلکہ یہ کہ آپ اصلی نبی ہیں۔ یہ تقسیر عقیدہ تسلمین کے خلاف ہے۔ اسے نہ سنو۔ غیر مقلد کہتے ہیں تقلید شخص کفروشرک ہے۔ صرف قرآن و

حدیث کافی اَطِیْهُ وَ الله وَ اَطِیْهُوا الرَّسُولَ (۵۹٬۳) یہ جی عام مسلمانوں کے عقیدہ وَمُل کے خلاف ہے۔ سارے دلیزایہ نقیبا مفسرین وصوفیاء مقلدگر رے۔ لہذایہ نفیبر غلط ہے۔ سارے دیوبندی کہتے ہیں کہ غیر خدا سے مددلینا کفر ہے۔ وَ اِیّا اَکُ نَسْتَ عِیْنُ ۔ یہ نفیبر بھی عام مسلمانوں کے عقیدے وَمُل کے خلاف ہے۔ سارے فقہاء محدثین صوفیاء ومفسرین اور عام مسلمان اللہ کے نیک بندوں سے مدد لیتے رہے لہذا یہ نفیبر غلط ہے۔

غرض کہ بیقر آنی تھم ایسا اعلیٰ ہے جس پرعمل کرنے سے انسان کبھی گراہ ہوسکتا ہی نہیں۔آج ۲۷فرقے مسلمانوں میں اسی لئے بن گئے کہ ہم نے بیحوں کاساتھ چھوڑ دیا۔ ہر فرقہ اپنے ہاتھ میں قرآن وحدیث لئے ہوئے ہے لیکن مسلمان اگر اس قاعدے کومضبوط کپڑے بکڑے دہتو گراہی ہے بچے دہیں گے۔

خیال رکھو کہ علماء ہر فرقہ میں موجود ہیں۔ شیطان خود بڑاعلم والا ہے مگر صوفیاء 'اولیاء سوائے حق فرقہ کے کسی میں نہیں۔ جب تک دین موسوی منسوخ نہیں ہوا تھا۔ تب تک اس میں نہزاروں اولیاء اللہ ہوئے۔ اصحاب کہف حضرت مریم' آصف ابن برخیا سب بی اسرائیل ہی میں ہوئے۔ مگر جب سے وہ دین منسوخ ہوگیا ولایت بھی اس سے ختم ہوگئ۔ اس طرح اسلام میں آج سے فرقوں میں سے سوائے ند ہب اہل سنت کے اولیاء اللہ کسی میں نہیں۔

دیوبندی ٔ وہانی ٔ قادیانی ' چکڑالوی وغیرہ میں اولیاء کہیں نہیں۔ اہل سنت میں سارے اولیاءاللّٰدگزرے اوراب بھی اولیاءاللّٰہ صادقین کی اعلیٰ جماعت میں ان کے ساتھ رہو کیونکہ علماء من کر کہتے ہیں اور اولیاءاللّٰہ دیکھ کر۔

سیحوں کے ساتھ رہنا تین طرح کا ہے۔

ا-جسمانی

۲-جنانی

س-روحانی

ان کی مجلس میں حاضری دینا جسمانی ہمراہی ہے۔ ان سے محبت رکھنا جنانی اور دلی ہمراہی ہے۔ ان کے عقید ہے واعمال اختیار کرناروحانی ہمراہی ہے۔ اگر تینوں قتم کی ہمراہی نصیب ہوجائے تور ہے نصیب ورنہ دلی اور روحی ہمراہی کے بغیر جسمانی ہمراہی بریکار ہے۔ ابوجہل جسمانی حضورصلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم سے قریب رہا اور حضرت اولیس قرنی جسما دور رہے مگرقبی معاملہ الٹاتھا کہ ابوجہل دور تھا اور حضرت اولیس قرنی پاس لہذا وہ مردود ہوا۔ اولیس محبوب رہے اس آبیت کا مطلب سے ہوا کہ مقائد میں اعمال میں بچوں کے ساتھ ہوا۔ اولیس محبوب رہے اس آبیت کا مطلب سے ہوا کہ مقائد میں اعمال میں بچوں کے ساتھ

ر ہے۔

لطيف

کسی نے ایک واعظ سے بوچھا کہ مومن کا دل کہاں رہتا ہے؟ اس نے کہابا کیں پہلو میں بپتان کے پنچے۔ وہ بولا کہ اس جگہ تو کا فز مشرک اور منافق کا دل بھی ہوتا ہے۔ میں تو مومن کے دل کی جگہ بوچھ رہا ہوں۔ اگر اس کا دل بھی یہاں ہی ہوتو مومن اور کا فر میں فر آ کیارہا؟ واعظ صاحب خاموش ہوگئے۔

مجمع میں کوئی اہل دل بھی تھا۔ وہ بولا کہ مومن کا دل دلبر کے پاس رہتا ہے اور عارف کے دل میں دلبر رہتا ہے۔ مومن کے دل کا مقام دلبر کا آستانہ ہے اور عارف کا دل دلبر کا شانہ ہے۔ القلب بین اصبعین من اصابع الرحمن۔ حدیث پاک کافر مان ہے۔ ہوسامنے روضہ کی جائی وہ دن وہ نہینہ آجائے یادل ہیں مدینہ آجائے یادل ہیں مدینہ آجائے سینے میں جو آجا کیس بن آئے مرے دل کی سینہ تو مدینہ ہو دل اس کا ہو سودائی سینہ تو مدینہ ہو دل اس کا ہو سودائی ہے دل ہو خدا کا گھر سینہ ہو ترا مسکن پیر کعبہ وطیبہ کی پہلو میں ہو کیجائی!

غرض کہ بیجوں کے ساتھ رہوتو اس طرح کہ دل میں صادق کو لیے لو یا دل صادق

ر بے دو

# صد کتاب و صدورق در نارکن روئے دل را جانب دلدار کن

انسانی فطرت ہے کہ صحبت کا اثر لیتا ہے۔ چوروں کے پاس بیٹھنے والا چور بن جاتا ہے۔ عالم اور شاعروں کی صحبت میں انسان عالم وشاعر بن جاتا ہے تو اگر پچول کے ساتھ رہے گا تو انشاءاللہ سچابن جائے گا۔

صحبت کا اثر تو بے جان چیز وں پر بھی پڑجا تا ہے۔ دیکھو یوسف علیہ السلام کی جمیف میں نابینا آ کھو بینا کرنے کی خاصیت کیوں بیدا ہوئی۔ صرف اس لئے کہ وہ سچے کے پاس رہی اور جبر ائیل علیہ السلام کی گھوڑی کی ٹاپ کی خاک میں بے جان بچھڑ ہے کو جان بخشنے کی تا نیر کیوں ہوئی ؟ اس لئے کہ اسے سچے سے دور کا علاقہ ہوا۔ جب بے جان مٹی اور کیڑے ہیں صحبت کا اثر آ گیا تو انسان پھر بھی عقل والا ہے ضرور اثر لے گا۔

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ ساری عبادات سے بڑھ کراچھا ساتھ ایمان کا ہے۔
دیکھوقر آن کعبہ شریف کا دیکھنے والا صحابی نہیں ہوتا گرایمان کے ساتھ نبی کے پاس ایک
ساعت بیٹھ لے۔ صحابی ہوگیا اور صحابی تمام اولیاء اللہ سے افضل ہے۔ حضور صلی اللہ تعالی
علیہ وآلہ وسلم کی لائی ہوئی تمام چیزیں موود ہیں۔ کعبۂ روزہ نماز قرآن گرصحابیت خم ہوچکی
کیونکہ صخبت پاک مصطفی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم خم ہوگئ ۔ صحبت ہوگئ صحبت اور قرب
رب کی وہ نعمت ہے جس سے کایا بلیٹ جاتی ہے۔ دیکھو پانی کی طبیعت ٹھنڈی اور تر ہے اور
آگ کی طبیعت گرم وخشک لیکن جب پانی آب پررکھ دیا جائے۔ تو آگ کی طرح الزکرتا
ہے جسم پرآبلہ ڈال دیتا ہے۔ یہ پانی کا اثر نہیں بلکہ آگ کے قرب کا اثر ہے۔

انسان فطرتاً كمزور موتا ب خيلق الإنسانُ ضَعِيْفًا ليكن جب ات قرب اللهى حاصل موتا ب ـ توربانى قوتول سے كام كرتا ہے جيسا كه حديث قدى ميں وارد مواد حضور سيد عالم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم نے المثارہ سے جاند چيرا' سورج واپس كيا' يه فطرت سيد عالم صلى الله تعالىٰ عليه وآله وسلم نے المثارہ سے جاند چيرا' سورج واپس كيا' يه فطرت

انسانی کی طاقت نتھی بلکہ ربانی قدرت کاظہورتھا۔

سلطنت کے حکام کی طاقت اپنے اعضاء کی طاقت نہیں بلکہ حکومت سے نسبت کی طاقت ہے تو جو حکومت ربانی کے حکام ہوں۔ان کا کیا بوچھنا۔

اولیاءاللہ اور اَوْلِیَآءَ مِنْ دُوْنِ اللهِ میں فرق نہ کرناجہالت ہے۔اولیاء من دون اللہ ربتعالی سے دور ہیں۔رب تعالی سے دور ہیں۔شیطان سے قریب اور اولیاءاللہ شیطان سے دور ہیں۔رب تعالی سے قریب ہم ان میں سے جس کو دوست بنائیں گے۔ اس کے رنگ میں رکھے جائیں گے۔

### دكايت

مثنوی شریف میں ہے کہ ایک عابدرب کی یاد میں مشغول تھا۔ اس کے پاس شیطان آکر بولا کہ تو کسے یاد کررہا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ رب تعالیٰ کوشیطان بولا کہ تو نے اتنا عرصہ اسے بکارا کبھی اس نے جواب میں لبیک کہا؟ عابد بولا کہ آج تک تو میں نے ہیں سنا شیطان بولا کہ ایسے کو بکار نے سے کیا فائدہ؟ جو بکار کا جواب نہ دے تو مجھے بکار اور مجھے سے قرب حاصل کر۔

د کیم! میں لبیک کہتا ہوں یانہیں۔عابداس کے بہکائے میں آگیا اوراس دن اس نے نماز عشاء نہ پڑھی۔خواب میں ارشاد باری تعالیٰ ہوا کہ تو نے آج نماز کیوں نہ پڑھی؟ عابد نے جواب دیا کہ جب تو میری پکار پر لبیک ہی نہیں کہتا۔ تو تجھے برکار ہے۔ جواب ملا ۔ گفت اللہ گفتن لبیک ماست اس گداز و سوز دور دانہ بیک راست

### حكايت

اسی مثنوی شریف میں ہے کہ حضرت جابر رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ کے گھر جماعت صحابہ کی دعوت تھی۔ کپڑے کا دسترخوان جو لایا گیا وہ میلا تھا۔ آپ نے حاضرین سے فر مایا کہ گھہر

جاؤ۔ میں اسے صاف کر دوں۔ کہہ کراسے جلے ہوئے تنور میں ڈال دیا اور پچھ دیر بعد نکالاتو اس کامیل تو جل گیا تھالیکن کپڑ ابالکل محفوظ تھا۔

لوگوں نے تعجب سے بوجھا۔

قوم گفتند اے صحابی عزیز

چوں نه سوزند و منقح گشت نیز

گفت روزے مصطفیٰ دست ووہاں

بس بماليد ند ايں دستار خواں

ے دل ترسندہ از نار عذاب

باچنین دست و دبان کن اقتراب

مم چول جامه را چنین تشریف داد

بس دل عاشق جنان خوامد كشاد

لین اے جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ یہ دستر خوان جلا کیول نہیں؟ اور صاف کیوں ہوگیا؟ فرمایا کہ ایک دن حضور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے اپنا منہ اور ہاتھ بونچھ لیا تھا۔ اس روز سے بیآ گ میں نہیں جلا کرتا۔ اے دل اگر تو بھی دوز خ کی آگ سے ڈرتا ہے توا یسے مبارک منہ اور ہاتھ شریف کا قرب حاصل کرلے۔ جب بے جان کیڑے کو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے قرب سے بینے ماصل ہوگیا تو تو عاشق مومن ہے تھے کیا کیے منہ ملے گا؟

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

إِنَّـمَا الْـمُؤُمِنِيْنَ إِخُوَةٌ فَاصلِحُوا بَيْنَ اَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرُحَمُونَ (١٠٣٩)

ترجمہ: سب مسلمان آپس میں بھائی ہیں لہٰذاا ہے بھائیوں میں صلح کرواوراللہ سے ڈروشایدتم رحم کئے جاؤ۔

اس آیت کریمه میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں سے سلح کرانے کا حکم دیا ہے اس جگہ چند چیزوں پرغور کرنا ہے۔ مؤمن کون لوگ ہیں؟ اخوت یعنی بھائیوں سے کیا مراد ہے اَصْلِحُوْ ا یعنی سلح کرادو۔اس کا کیا مطلب ہے؟

خیال رہے کہ اس سے پہلے ہے تھم دیا گیا تھا کہ اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑ پڑیں تو ان میں صلح کرادو۔ اب اس کی وجہ بیان ہور ہی ہے کہ چونکہ مسلمان لڑنے نون خواب خرابہ کرنے کے بعد بھی مسلمان ہی رہتا ہے۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہوتا ہے اس لئے اس میں صلح کرادینا ضروری ہے گویا پہلے تھم تھا اور اب وجہ تھم کا بیان ہور ہی ہے کہ چونکہ مسلمان آیت کا ذکر فر مایا گیا۔ اب اس کی وجہ بیان ہور ہی ہے کہ چونکہ مسلمان لڑنے نون خرابہ کرنے کے بعد بھی مسلمان ہی رہتا ہے اور مسلمان مسلمان کا بھائی ہوتا ہے۔ اس لئے اس میں صلح کرادینا ضروری ہے گویا پہلے تھم تھا اور اب وجہ تھم کا بیان ہوتا ماں میں صلح کرادینا ضروری ہے گویا پہلے تھم تھا اور اب وجہ تھم کا بیان ہوتا ہوتا ہے۔ اس کے اس میں صلح کرادینا ضروری ہے گویا پہلے تھم تھا اور اب وجہ تھم کا بیان ہے اس مناسبت سے اس آیت کے بعد اس آیت کے ب

مُؤُمِنُوْنَ ہے مرادساری امت رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وآله وسلم ہے۔خود نبی صلی الله تعالیٰ علیه وآله وسلم اس میں داخل نہیں کیونکہ قرآن کریم میں جہاں یا یُھا الَّذِیْنَ الْمَنُوْا

فرمایا جائے۔ یَا مُؤْمِنُوْنَ بولا جائے وہاں نبی مراز ہیں ہوتے چندوجہ سے۔

ایک بیرکہ بی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو جہاں پکارنا ہوتا ہے وہاں یہ النّبی یہ یہ بی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو جہاں پکارنا ہوتا ہے۔ عام خطاب سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو پکارا ہی نہیں جاتا ہم کو بھی حکم دیا ہے کہ لا تَسجُ عَلْوُا دُعَاءَ اللّٰہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو پکارا ہی نہیں جاتا ہم کو بھی حکم دیا ہے کہ لا تَسجُ عَلْوُا دُعَاءَ اللّٰه تعالیٰ علیہ وآلہ وہیں اللہ تعالیٰ می کہ دُعَاءِ بَعْضِکُم بَعْضًا (۲۳٬۲۳) یعنی بینم برکونہ پکار وجیسے ایک الرّس سے کو پکار لیتے ہو۔ دوسر اس لئے کہ اکثر جگہ یہ اللّٰہ یہ اللّٰہ یہ و دوسر اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ جیسے اے ایمان والو! بی اطاعت کرویا ایمان والو! نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی آواز براغی آواز ہیں او نجی نہ کرو۔ یا اے ایمان والو! اللہ رسول سے آگے نہ بڑھو۔ ظاہر ہے کہ یہ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔ احکام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے۔

ظہور نبوت ہے پہلے نماز روزہ پلکشی غرض سارے احکام پر عمل فر مایا لہذا ان احکام کی آیتوں میں بھی آگ ذین الممنو اسے حضور مراذ ہیں۔ نیز امنوا ہے مرادوہ لوگ ہیں جود نیا میں آکر ایمان لائے اور حضور سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم ایمان لاکر دنیا میں تشریف لائے۔ الم نُو اسے وہ لوگ مراد ہیں جن کا ایمان بالغیب ہے۔ نبی سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کا شہودی ہے کہ رب تعالی کو جنت دوزخ و قیامت سب کو ملاحظہ فرمایا۔ ای طرح یہاں مُو فَرِ مَنْ مِی حضور سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم داخل نہیں لبذا مفور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کو بھائی نہیں کہا جاسکتا کیونکہ نبی سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کو بھائی نہیں۔ دیکھو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے اللہ کا بندہ ہے اور تمام جانور بھی اللہ کے بندے آپس میں بھائی ہمائی نہیں اور شیطان بھی اللہ کا بندہ ہے اور تمام جانور بھی اللہ کے بندے ہیں۔ کوئی شریف انسان ان کا جو دوسروں کو بھائی بنائے۔ وہ خود نہیں ہوتا جیسے باپ نے اپنی اولاد کو آپس میں بھائی ہیں اور دوسرے کا بھائی بنادیا۔

لیکن خود باپ ان میں ہے کسی کا بھائی نہ بنا۔ بھائیوں کی بیوی بھا بھی کہلائی اور ہلال رہی۔ مگر باپ کی بیوی ماں کہلائی اور ہم پرحرام رہی۔حضور کی بیویاں ہماری مائیں ہیں اور ہم پرحرام ہیں۔تو نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اس حکم میں داخل نہیں۔

 بَعْطِئْمُ بَعُطَّ (۲۳٬۳۳) یعنی پینمبرکونه پکاروجیے ایک دوسرے کو پکار لیتے ہو۔ دوسرے اس لئے کہ اکثر جگہ یہ یہ وحضور سلی الله الله کی کہ اکثر جگہ یہ الله یہ الله کی اسلام کے کہ اکثر جگہ یہ الله کی الله کام بیان ہوتے ہیں جوحضور سلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہوسکتے ۔ جیسے اے ایمان والو الله رسول اور امر والوں کی اطاعت کرو۔ یا اے ایمان والو! نبی سلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کی آواز پر اپنی آواز او نجی نہ کرو۔ اے ایمان والو! الله اور رسول ہے آگے نہ بڑھو۔ ظاہر ہے کہ یہ احکام حضور سلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم پر جاری نہیں ہو سکتے۔

بعض روایات میں جوآتا ہے کہ نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی ذات کریمہ کے متعلق فر مایا: اکھر مُسو ا آنجا مُکم ۔ اپنے بھائیوں کی بعنی ہماری تعظیم کرو۔ صحابہ کرام سے فر مایا کہتم میر ہے صحابہ ہوا ورمیر ہے بھائی وہ ہوں گے جو بعد کے زمانہ میں ہوں گے۔ اس میں سرکار کی انتہائی تواضع ہے۔ یہ لفظ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہی کے منہ سے بتا ہے۔ ہم ایسا کہیں تو گستاخ ہیں۔

اگر بادشاہ اپنی رعایا سے کہے کہ میں تمہارا خادم ہوں تو یہ اس کا کمال ہے کیکن اگر رعایا میں سے کوئی اسے اپنا خادم کہہ کر پکارے تو مجرم ہے۔علائے کرام اس جیسی احادیث کی سے تو جیجے فرماتے ہیں کہ اس میں اپنے غلاموں کواپنی طرف مائل کرنامقصود ہے۔

## حكايت

حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمت میں ایک بڑھیا گھبرائی ہوئی آئی اور عرض کیا کہ میر ابوتا حجیت برکھیلتے کھیلتے حجیت کے بالکل کنارے تک پہنچ گیا ہے۔اس کی ماں اور سب ہی اس کو بلاتے ہیں۔وہ نہیں آتا اگر ہم پکڑنے کیلئے اس کی طرف جائیں تو خطرہ ہے کہ دہ آگے بڑھ جائے اور گرجائے۔

آپ نے ارشاد فرمایا کہ اس کے کسی ہم عمر بچے کواس کے سامنے کر واوراس کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں رکھوتا کہ بیادھرنہ بہنچ جائے اوراس کے پیچھےتم بیٹھو۔ جب وہ بچادھر آجائے تواسے پکڑلو۔ چنانچہ ایسائی کیا گیا اوراس تدبیر سے وہ بچہاں طرف آگیا۔ مال نے اسے پکڑلیا۔

تمام دنیاجہم کے کنارہ پر پہنچ گئ تھی۔ رب تعالیٰ کی مرضی تھی کہ یہ ادھر سے ہٹ کر جنت کے دروازے پر آ جا کیں گے اگر بلا واسطہ رب تعالیٰ انہیں اپی طرف بلاتا تو یہ لوگ ناجس ہونے کی وجہ سے بھی ادھر نہ آتے۔ رب تعالیٰ نے اپنے بیارے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو معبوث فر مایا۔ انہوں نے بھی تو اعلان فر مایا کہ آئی ابشر ہ مِثْلُکُمْ ہے بھی ہم کو بھائی فر مایا۔ لوگ مناسبت جنتی دیکھ کر اس طرف مائل ہوئے۔ حضور کا ہاتھ رب کے ہاتھ میں ہے۔ یہ لوگ ادھر آئے کہ رحمت خداوندی نے دشکیری فر ماکر انہیں اپنے کرم میں لے میں ہے۔ یہ لوگ ادھر آئے کہ رحمت خداوندی نے دشکیری فر ماکر انہیں اپنے کرم میں لے لیا۔ خود فر ما تا ہے و گئٹ مُ علیٰ شَفَا حُفْرَ وَ مِنَ النّادِ فَانْقَدَ کُمْ مِنْها (۱۰۳۴)

تر جمہ: تم جہنم کے کنارہ پر بہنچ چکے تھے۔ رب تعالیٰ نے تمہیں اس سے بچالیا۔
نیز جن پیغمروں کے بارے میں رب تعالیٰ فر ما تا ہے: وَالْی ثَدُو وَ اَخَاهُمْ

نیز جن پینمبروں کے بارے میں رب تعالی فرما تا ہے: وَالْسَی تَسَمُّو ۚ دَ اَحَاهُمْ صَالِحًا (۲۳۷) کہ ہم نے قوم ثمود کی طرف ان کے بھائی صالے علیہ السلام کو بھیجا۔ وہاں نہ تو دینی بھائی چارہ ہے نہ یہ کہ ان لوگوں کو اجازت دی گئی تھی کہ نبی کو بھائی کہہ کر پکاریں۔ بلکہ محض یہ بتانا مقصود ہے کہ وہ دوسری جگہ سے نہ آئے تھے بلکہ اسی قوم سے تھے۔

یہ بھی خیال رہے کہ مسلمان دوطرح کے ہیں۔قومی مسلمان اور دینی مسلمان ۔قومی مسلمان وہ جواپنے کومسلمان کہیں اور مردم شاری میں ان کی گنتی مسلم قوم میں ہو۔ یہودی' عیسائی اور ہنود میں نہ ہو۔ مگر دینی مسلمان وہ ہیں جو کسی ضروریات دین کا انکار نہ کریں۔ شریعت انہیں مسلمان کہتی ہو۔

یہ دوسم کے مسلمان زمانہ رسالت سے پہلے ہی چلے آرہے ہیں چنانچہ منافقین کوقوم مسلم میں شار کیا جاتا تھا کہ نہ ان سے جہاد ہوا'نہ ان سے بچھ تعرض کیا گیا۔ مرخلصین مونین کوفضائل ہے نواز اگیا۔

آج بھی سب ٔ رافضی وہابی قوم مسلم ہیں۔ اگر چہ شرعاً وہ دین سے خارج ہیں۔ مرتد ہیں۔ اس لئے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: تَفْتَ رِقُ اُمَّتِ مَی عَلٰی شَلْتٍ وَسَمْ عِنْ فَرَایا: تَفْتَ رِقُ اُمَّتِ مَی عَلٰی شَلْتٍ وَسَمْ عِنْ فَرْ اَیْ اِللَّا وَاحِدَہ ۔ وَسَبْعِیْنَ فِرْ قَدِ کُتُّهُمْ فِی النَّادِ اِلَّا وَاحِدَہ ۔

تر جمہ: میری امت کے 2 کفر قے ہوں گے۔ایک کے سوا' سوا دوزخی ہوں گے'ان سب کواپنی امت فر مایا بیقو ماً امت ہے نہ کہ ند ہبا۔

یہاں آئے مُؤْمِنُون میں صرف دین مسلمان ہیں۔ یعنی شی العقیدہ مسلمان کسی دنیاوی معاملہ میں لڑ جھڑ اپڑیں تو ان کی صلح کرادی جائے۔ قومی مسلمان مراد نہیں لہذا مرزائی وہا بی وغیرہ سے صلح نہ کی جائے گی۔ اسی لئے رب تعالی نے مُؤْمِنُونَ فرمایا: مُسْلِمُونَ نہ فرمایا۔ قومی مسلمانوں کے لئے ہے آیت پڑھو۔ اِنَّ مِنْ اَزْوَاجِکُمْ وَاَوْلَادِکُمْ عَدُوِلَدُکُمْ فَاحْدَدُ وُهُمْ (۱۲٬۱۳) تبہاری بعض ہویاں اور اولا و تبہاری دخمن ہیں۔ ان سے نیچر بہنا فان سے صلح کرنا تو کیا معنی ان کے ساتھ المحنا بیٹھنا 'بھی حرام ہے۔ ان کے بارے میں سرکار نے فرمایا ایسا کم و ایا ہم لا یضلون کم فلا یفتنو نکم۔ تم ان سے دورر ہو۔ آئیں ایپ سے دورر کھو۔ وہ تہمیں کہیں گراہ نہ کردیں۔

بری صحبت برائیوں کی جڑ ہے۔مولا نافر ماتے ہیں۔

نوریاں مر نوریاں را طالب اند ناریاں مر ناریاں را جاذب اند

یے نسیر مُؤْمِنُونَ کی تھی جس کالحاظ ضروری ہے۔ اِخُوَةٌ یہ لفظ اَخ کی جمع ہے۔ اَخ کا ترجمہ ہے بھائی۔ عرب ایک اصل کی دوشاخوں کو اَخ کہد دیتے ہیں۔ اسی طرح ایک جنس کے دوفر دوں کو اخت یا اخ بول دیتے ہیں۔ بھائی کئی طرح کے ہوتے ہیں۔

ا-نسبتی بھائی

۲-دودھ شریک بھائی یعنی رضائی

۳-وطنی ومکئی بھائی

۸-قومی بھائی

۵-بیشہ کے بھائی۔

۲-کاروبار کے بھائی

۷-استاد بھائی

۸- پیر بھائی 9- دینی بھائی

یعن مسلمان بھائی لیکن پہلے آٹھ بھائی چارے کمزور وفانی ہیں کہ قیامت میں نہ کام آٹیں نہ قبر میں لیکن وین بھائی ہونا ایسا مضبوط رشتہ ہے کہ ہر جگہ قائم رہتا ہے۔ اگر سگا بھائی کا فرہوتو مسلمان بھائی نداسے خسل وے نہ گفن نہ وفن کرے نہاس کی میراث پائے۔ اجبی مسلمان جس سے ہماراکوئی رشتہ نہ ہواس کا کفن وفن سب ضروری ہے۔ اس لئے نماز کے آخر میں پڑھتے ہیں۔ رَبِّ اغْ فِیرْ لئی وَلوالِدَی وَلوالِدَی وَلَاجَمِیْنَ استاد بھائی ملکی وَالْمُ سُلِمِیْنَ استاد بھائی استاد بھائی ملکی کا ذکر نہیں بلکہ ہر مسلمان کا ذکر نہیں بلکہ ہر مسلمان کا ذکر ہے۔

ایک باپ چند شخصوں کو بھائی بنا سکتا ہے۔ ایک ملک یا پیشہ کیا استاد کیا پیرتھوڑی جماعت کو بھائی بنا سکتا ہے۔حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم نے سارے جہان کے مسلمانوں کو بھائی بنادیا۔نہ قوم کی قیدر کھی نہ ملک کی نہ زبان کی الیمی زبان سے اخوت پیدا کرنے والانہ کوئی پیدا ہموااور نہ ہوگا۔ صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم

چونکہ اور برادری کی بنیاد دنیا والوں پڑھی اور دینی برادری کی بنیا دذات پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پڑھی اور بنیاد کی مضبوطی سے دیوار کی پختگی ہوتی ہے۔ اس لئے دینی

برادری مضبوط رہی ۔ صحابہ کرام کی مقدس جماعت کو دیکھوتو پہتہ گگے گا کہ ہے

لگایا تھا مالی نے ایک باغ ایبا نہ تھا جس میں چھوٹا بڑا کوئی پودا کنیز اور بانو تھیں آپس میں ایبی زمانہ میں ماں جائی بہنیں ہوں جیسی

جیسے جلنے سے پہلے ہرلکڑی کے نام' کام اور قیمت علیحد ہتھی مگر آگ لگنے کے بعد سب را کھ کہلائے شہد بننے سے پہلے ہر پھول کے رس کا نام' کام' رنگ و بو میں الگ تھے۔ مگر شہد بننے کے بعداب نہ گلاب گلاب رہا۔ نہ بیلا بیلا بلکہ سب کا نام شہد ہو گیا۔

اسی طرح اسلام سے پہلے بلال حبثی اور ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ باغوں کے پھول سے مگرصحبت پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی برکت سے سب ایک ہو گئے۔ نگاہ یارنے ان سب کوایک رنگ کردیا ہے۔

صِبْغَةَ الله بست رنگ خم او بشتها یک رنگ گردو اندر او

اب نەنسب كافرق ر ہا'نەقوم كا'نەرىگ كاپ

بنده عشق شدی ترک نسب کن جامی!

کہ دریں راہ فلاں ابن فلاں چیز سے نیست

رب تعالی نے فرمایا هُوَ سَمَّا کُمُ الْمُسْلِمِیْنَ مَمْ بِحِیطَ بِهِ بِھِی نہ تھے۔اب تورب تعالی نے تم سب کانام مسلمان رکھ دیا۔ای طرح قبر میں یہ بیں پوچھتے کہ تم کس کے بیٹے تھے۔کس ملک کے تھے؟ بلکہ یہ پوچھتے ہیں کہ کس کی امت میں تھے؟ اب ملک کہاں کا دولت کہاں کی عاشق رسول کا توبہ حال ہونا جا ہے کہ ہے۔

پوچھا کہ تیرا نام کیا؟ میں نے کہا شیدا تیرا پوچھا کہ تیرا کام کیا؟

بوچھا کہاں رہتا ہے تو؟

میں بولا کوئے یار میں

بوچھا کہ تیرا کیا ہۃ؟

میں نے کہا کوچہ تیرا

بوچھا کہ تیری قوم کیا؟

بوچھا کہ تیری قوم کیا؟

بوچھا کہ تیری کونادا؟

بوچھا کہ تیری کیاغذا؟

بندہ بارگاہ سلطانیم!

اس لئے ارشاد موا إنهما الْمُؤْمِنُوْنَ إِخُوَةً

دنیاوی بھائیوں کا پیمال ہے کہ بڑا آ دمی چھوٹے آ دمی کو بھائی نہیں بنا تا۔ اگر چہ چھوٹا
اس کا سگا بھائی ہولیکن دینی رشتہ ایسا ہے جس نے امیر عرب کہ گہاڑ پر ہیز گاڑ سب کوایک
کر دیا۔ اس رشتہ میں کوئی مسلمان کسی مسلمان سے نفرت نہیں کر سکتا۔ اسی لئے دنیا میں
تفریق ہے اور دین میں جمع ہے۔ دنیا میں کوئی تخت پر ہے کوئی فرش پر' کوئی فرش خاک پر
آور کوئی محل میں ہے۔ کوئی جھونپر سے میں' لیکن مسجد میں' کعبہ میں' قبرستان میں سب ایک جگہ ہیں۔ وہ دنیا تھی بیدین ہے۔

ایک ہی صف میں کھڑے ہوگئے محمود وایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندبہ نواز بندہ ومالک ومخاج وغنی ایک ہوئے تیرے دربار میں پہنچے تو سبھی ایک ہوئے اس آیت میں مسلمان کو عجز وانکسار کی تعلیم دی گئی ہے۔ کوئی کتنا ہی بڑا ہو مگر ہر حجو نے سے ججو نے مسلمان کواپنا بھائی اوراپنے برابر جانے۔

انسان کی پیدائش فاک سے ہے اور خاک میں بجز و نیاز ہے کہ چاہاں پر مسجد بنادؤ یا پا خانہ وہ کچھ ہیں کہتی۔ اس بجز کا نتیجہ یہ ہوا کہ سارے پھل کھول باغ و بہار چشنے کا نیں اسی خاک سے پیدا ہوئے۔ مکہ مکر مہاور مدینہ منورہ انبیاء اولیاء کے مقابر عظام اسی خاک پر واقعہ ہوئے۔

آگ میں تکبر غرور' تڑپ ہے جس کا انجام یہ ہوا کہ اس میں نہ پھل گئے نہ پھول' خاک سب کو بناتی ہے اورآ گ بگاڑتی ہے۔ باغ میں آگ لگا دوتو بر باد ہوجائے گا۔

اسی طرح بجز وانکسار والا انسان اپنے دل میں تقویٰ طہارت ایمان اور عرفان کے پھول لگائے۔ متنکبر انسان کا انجام دوز خ
پھول لگائے۔ متنکبر انسان ان سب سے محروم رہے گا۔ اسی لئے متنکبر انسان کا انجام دوز خ
کی آگ ہے کیونکہ دنیا میں اس کے دل میں غرور کی آگتھی۔ آگ سے آگ ل گئی۔
لطیفہ

بڑے بڑے درخت یا تو پھل سے خالی رہتے ہیں جیسے شیشم اور ببول وغیرہ یا بہت چھوٹے پھل پاتے ہیں جیسے آم ، چلغوز ہ انار وغیرہ کیونکہ ان میں گویا غرور ہے۔ اکڑے کھڑے ہیں اور کمز ورمعمول بیل جو بجز و نیاز سے سجدے میں پڑی رہتی ہے۔ اسے رب تعالی نے بجز کی وجہ سے بڑے برئے پھل عطا فر مائے۔ بیس بیس سیر کے تر بوز 'کدو' پیٹھا' کھر بیل نے بجز کی وجہ سے بڑے برئے کے مولی میں کمز ور' استے وزنی پھل کا وزن نہیں اٹھا سکی۔ بھر بیل نے زبین کو تھم دیا کہ اس کے پھل کا بوجھ تو اٹھا لے۔ عرض کیا کہ پھل بیل کا اور بوجھ تو اٹھا لے۔ عرض کیا کہ پھل بیل کا اور بوجھ تو اٹھا ہے۔ عرض کیا کہ پھل بیل کا اور بوجھ تو اٹھا ہے۔ عرض کیا کہ پھل بیل کا اور

ريى عال عاجز اورمتكبرانسان كا ہے۔اس لئے فر مایا گیااتَ مَا الْمُ وَمِنُونَ اِخُوَةٌ سِارے مسلمان بھائی ہیں۔

فَاصْلِحُوْا بَيْنَ اَحَوَيْكُمْ - بيرَّزشته مضمون كانتيجه بي يعنى چونکه برمسلمان دوسرے

مسلمان کابھی بھائی ہے لہذااگر دومسلمان آپس میں لڑپڑیں تو تم لوگ نے میں پڑکران کی صلح کرادو۔ کیونکہ مومن کی لڑائی مومن سے عارضی ہو عتی ہے دائی نہیں ہو سکتی۔ نماز میں 'ج میں موت میں 'قبر میں 'محشر میں 'جنت میں ہر جگہ ایک دوسر سے سلیں گے۔ نماز میں ہر مسلمان دوسر ہے مسلمان کے لئے بخشش کیلئے دعا کرتا ہے بھر دشمنی دائی کیسے ہو سکتی ہے۔ و نَذِ غُذَا مَا فَی صُدُورِ هِمْ مِنْ غِلِّ اِنْحُوانًا عَلیٰ سُرُورٍ مُّتَقَابِلِیْنَ (۱۵) ہم ان کے دلوں کی تمام کدورتیں نکال دیں گے وہ آپس میں بھائی ہو کر آ منے سامنے تحول پر بیٹھیں دلوں کی تمام کدورتیں نکال دیں گے وہ آپس میں بھائی ہو کر آ منے سامنے تحول پر بیٹھیں گے اور کا فرکی دوئی خواہ مسلمان سے ہو یا کا فر سے عارضی ہے۔ جس کا بقانہیں لہٰذا کا فروں سے دوئی کرنے کی کوشش نہ کرواور مسلمان سے دشمنی نہ رکھو۔

فَاصْلِحُواْ میں خطاب یوں تو عام مسلمانوں سے ہے کہ جب دومسلمان لڑ پڑیں تو برادری والے محلے والے کوشش کر کے سلح کرادیں ۔لیکن بادشاہ حاکم استاذ پیز مال باپ اور ذی اثر لوگوں سے خصوصی خطاب ہے کہ جب رعایا میں نااتفاقی ہو تو بادشاہ یا حاکم سلح کرائے۔اگر شاگر دلڑ پڑیں تو استاداور مریدلڑ پڑیں تو پیراور نبتی بھائی لڑیں تو ماں باپ سلح کرادیں۔اگر نہ کرائیں گے توان کی قیامت میں پکڑ ہوگی۔

اگر سن کی وجہ سے جھڑا ہے تو بے دین سے تو بہ کرا کر صلح کی تتمیں اور اس کی صور تیں بہت ہیں۔
اگر دین کی وجہ سے جھڑا ہے تو بے دین سے تو بہ کرا کر صلح کرا دیں۔اگر دنیاوی کام میں جھڑا ہے تو قصاص دلوا کر صلح کرا دیں۔اگر مالی بہنچایا ہے۔ تو قصاص دلوا کر صلح کرا دیں۔اگر یوں ہی باتو ل یوں نقصان پہنچایا ہے یعنی قرض یا امانت ماری ہے تو بیادا کرا دیں۔اگر یوں ہی باتو ل باتوں کی لڑائی اور گالی گلوچ ہوئی ہے تو ظالم سے معافی منگوا کراور مظلوم سے معافی دلوا کر صلح کرا دیں۔ نہیں کہ مواد تو کرادیں۔غرض کہ جو جنگ کی وجہ ہے اسے دور کریں تا کہ صلح قائم رہے۔ یہ ہیں کہ مواد تو پھوڑے ہیں بھرارہے اور اویر سے مرہم لگا دیا جائے۔

اسی لئے سرکارابد قرارصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ اپنے بھائی کی مدد کروخواہ ظالم ہو'مظلوم' مظلوم کی مدد تو رہے کہ اسے ظالم کے چنگل سے بچالواور ظالم کی مدد

یہ ہے کہاسے ظلم سے روک دو \_غرض کہ جیسی جنگ و لیم صلح \_

فاطمہ محز دمیہ نے چوری کرلی۔ لوگوں نے جاہا کہ معافی ہوجائے مگر سرکار نے ہاتھ کو اکر پھراس کیلئے دعافر مائی۔ حضرت صدیق اکبرضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ خلافت میں پھولوگوں نے زکو قصے انکار کیا تو ان سے ویسے ہی صلح نہ کی بلکہ ان پرلشکر کشی کر کے اور تو بہ کرا کر پھر صلح فر مائی۔ غرض کہ دین مجرم' قومی مجرم' قانونی مجرم' شخصی مجرم' ان میں سے ہر ایک کی صلح کے علیحدہ طریقے ہیں۔ اس آیت کا پیلفظ کہ فاصلِ محوا بین آ بحق یک ہے۔ ان سب صورتوں میں شامل ہے۔

#### حكايت

ایک دفعہ ہارون رشید بادشاہ اپنے در بار میں بیٹا تھا۔ تمام وزراء امراء حاضر تھے کہ شنرادہ مامون رشید روتا ہوا آیا کہ مجھے فلال سیاہی کے لڑکے نے ماں کی گالی دی ہے۔ بادشاہ نے در باریوں سے بوچھا کہ ایسے شخص کی کیاسز اہونی چیاہئے جوشنرادہ کی ماں کو گالی دے۔ در باریوں نے خوشامد کے طور پرمختلف سزائیں تجویز کیس کوئی بولا کہ اسے قبل کرایا جائے 'کوئی بولا اسے شہر سے ذکال دیا جائے 'غرض کہ جتنے منہ اتی باتیں۔

سلطان نے شہراد ہے ہے مخاطب ہو کر فر مایا کہ اے فرزند! میر افیصلہ یہ ہے کہ اگر تو ہما رہا ہور ہے تو معاف کر دے تا کہ رب تعالی تجھ پررتم کر ہے اور وہ تیرا مجرم ہے۔ تو تو بھی برلہ تعالی کا مجرم ہے۔ تو اپنے مجرم کو بخش رب تعالی کجھے بخشے گا اور اگر برز دل ہے تو تو بھی بدلہ میں اسے گالی دے لیکن خیال رکھنا کہ اگر اس نے ایک گالی دی ہوتو تم بھی ایک سے زیادہ گالی نہ دینا ور نہ ابھی تو مدعی ہوا اور تو ملزم۔ بینہ خیال کرنا کہ تو بات من کر بادشاہ زادہ ہے اور وہ سپاہی زادہ۔ نہ معلوم قیامت میں تو بہتر ہوکہ وہ۔ شنر ادہ یہ بات من کر رویڑ ااور بولا کہ میں نے اسے معاف کیا۔

مسلمانوں میں صلح کراناایسی نیکی ہے کہ جس کے مقابل کوئی اور نیکی نہیں تفسیر روح

البیان میں اسی جگہ فرمایا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ایک بارارشاد فرمایا کہ میں تہمیں ایک ایسی نیکی بتاؤں جوج 'زکو ۃ وغیرہ تمام نیکیوں سے بڑھ کر ہو۔ وہ یہ ہے کہ میری امت میں صلح کرادو۔

نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم جب سنتے کہ فلاں محلّہ یا فلاں جگہ مسلمانوں میں لڑائی ہوگئ ہے۔ تو خود وہاں تشریف لے جاکر صلح کراتے۔ ایک دفعہ ایسا بھی ہوا کہ آپ صلح کرانے تاکی دفعہ ایسا بھی ہوا کہ آپ صلح کرانے تشریف لے گئے اور نماز جماعت میں دریہ سے واپسی ہوئی۔ یہ پورا واقعہ بخاری شریف اور نسائی میں صراحة مذکور ہے۔

حضرت امام حسن رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ کو گود میں لے کرایک بارفر مایا کہ میرایہ بیٹا سید ہے اوراللّٰہ تعالیٰ اس کے ذریعیہ مسلمانوں کی دوبڑی جماعتوں میں صلح کراد ہے گا۔

تمام نیکیوں کا فائدہ خود نیکی کرنے والے کوملتا ہے مگر صلح کرانے کا فائدہ ساری قوم بلکہ سارے ملک کو پہنچا ہے۔ خطاہر ہے کہ اوروں کو نفع پہنچا نابہت ہی اعلیٰ چیز ہے اس لئے اس کا درجہ دیگر نیکیوں سے اعلیٰ ہے۔

آج مسلمانوں میں لڑنے والے بہت ہیں مگر ملانے والے تھوڑ ہے جہاں ہم سنیں ادا

کرتے ہیں وہاں سلح کرانے کی بھی سنت پڑل کریں۔ رب تعالیٰ توفیق دے۔

نبی کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے تین شخصوں کیلئے دعا فر مائی کہ اللہ تعالیٰ انہیں

ہرا بھرار کھے۔ ایک وہ عالم جومیرے احکام میری امت تک پہنچا دے۔ دوسرے وہ خاوند

بیوی جو ایک دوسرے کونماز کے لئے اٹھا دیں۔ تیسرے وہ مسلمان جومیری امت کے

بیوی جو ایک دوسرے کونماز کے لئے اٹھا دیں۔ تیسرے وہ مسلمان جومیری امت کے

بیوی جو ایک دوسرے کونماز کے لئے اٹھا دیں۔ تیسرے وہ مسلمان جومیری امت کے

وَ اتّقُوا اللّٰهَ۔ اس میں یا توصلح کرانے والوں سے خطاب ہے یالڑنے والوں سے اگر صلح کرانے والوں سے خطاب ہوتو یہ مطلب ہے کہا ہے ما کمون اے بیرون اے بیرون اے استادو! تم یہ خیال نہ کرلینا کہ وہ لڑتے ہیں تو لڑنے دوہمیں کیا؟

نہیں بلکہ خدا کا خوف کرنا اور ضرور صلح کرادینا۔ اگرتم نے قدرت کے باوجود

مسلمانوں میں سکے نہ کرائی تو قیامت میں تمہاری پکڑ ہوگی۔

جیسے نماز' روزہ فرض ہے ایسے ہی صلح کرانا فرض ہے۔ سارے فرائض ادا کرو تب نجات ہوگی۔ یا بیہ مطلب ہے کہ کے کرانے میں اللہ سے خوف کرنا ایسی صلح نہ کرانا کہ جس میں کیڑے جاؤگے۔ میں کسی برظلم ہوجائے ورنہ قیامت میں بکڑے جاؤگے۔

اگراڑنے جھگڑنے والوں سے خطاب ہوتو مطلب یہ ہوگا کہ اے لڑنے والو! اگرتمہارا مقابل تم سے سلح کرنا چاہے یا کوئی سلح کرانا چاہے تو اللہ تعالی سے خوف کرنا اور بلا وجہ سلح سے انکار نہ کر دینا کیونکہ کینہ رکھنے والے کی دعا کیں قبول نہیں ہوتیں اور نماز درست نہیں ہوتیں۔ دل میں صفائی نہیں پیدا ہوتی اور اگرتم چاہتے ہو کہ تمہار سینہ میں مدینہ کی طرف سے سکینہ ازے تو اسے کینہ سے یاک رکھنا۔

# بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

الرَّحْمانُ عَلَمَ الْقُرْآنَ عَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمَهُ الْبَيَانُ (٣٢١٥٥)

ترجمہ: الرحمٰن نے حبیب کوقرآن سکھایا۔ انسان کو پیدا کیا اسے بیان سکھایا۔

یدآ بت کریمہ جمداللی اور نعت مصطفائی کی جامع آبت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس آبت میں اپنا کمال اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ سے ظاہر فرمایا ہے کہ ہم ایسے کمال قدرت والے ہیں کہ اپنے محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کوہم نے قرآن سکھا دیا۔

دیا۔

اس آیت کی تفسیر سے پہلے ایک بات بطور مقدمہ یا در کھنی چاہئے۔ وہ یہ ہے کہ اللہ جل شانہ نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی نعت میں مختلف آیات نازل فرمائیں۔ بعض آیات میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے قلب مبارک کی تعریف فرمائی۔ بعض میں آپ کے سینہ مبارک کی تعریف فرمائی، بعض میں آپ کی آئھ کی بعض میں کان شریف کی نعض میں آپ کے باتھ مبارک اور بعض میں آپ کے پاؤں شریف کے کمالات بیان فرمائے۔

اسی طرح بعض آیات میں آپ کے اخلاق کی مدح 'بعض میں آپ کے علم شریف کی عظمت' بعض میں آپ کے مکان کے عظمت' بعض میں آپ کی عمر شریف اور زمانہ پاک کا ذکر 'بعض میں آپ کی مکان کے آداب' بعض میں آپ کی مجلس پاک کے فضائل بیان فرمائے۔ پھر ہر آیات میں وہ کمال ہے کہ ایک آیت کی تفسیر سارے عالم سے بھی نہیں ہو سکتی۔

چنانچة قلب مبارك كى تعريف ميں فرما تا ہے۔ مَاكَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَايي \_ (١١٥٣) ترجمہ دل نے جو کچھ دیکھاٹھک بیان کیا۔ سین فیض گنجینه کی صفت میں ارشاد فرما تا ہے۔ اَكُمْ نَشُرَ حُ لَكَ صَدُرَكَ . (١٩٩٣) ترجمہ: کیا ہم نے آپ کاسینہ کھول دیا۔ آ نکھشریف کی بول نعت فرمائی ہے۔ مَا زَاغَ الْبُصَرُ وَمَا طَغِي . (١٧٥٣) ترجمہ: آئھنے کوئی کوتا ہی اور تجروی نہیں کی ہے۔ ہاتھ شریف کے فضائل اس طرح بیان فرما تاہے۔ وَمَا رَمَيْتَ اِذُ رَمَيْتَ وَلَـٰكِنَّ اللهَ رَمَيْ . (١٧٨) ترجمه: جبتم نے کنر چھنکے تو تم نے نہ چھنکے۔ اللہ نے چھنکے۔ إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُوْ نَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ اللَّهَ يَدُاللَّهِ فَوْقَ آيُدِيْهِمْ . (١٠٤٨) ترجمہ:جولوگ آپ کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہیں وہ اللہ سے بیعت کرنتے ہیں۔اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں پر ہے۔

وُمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَواى اِنْ هُوَ اِلَّا وَحَى يُوْطِى (۳۵۳-۴)

ترجمہ: وہ محبوب خواہش سے بولتے ہی نہیں ان کا کلام وحی الٰہی ہے۔ یعنی ان کی زبان پر خدابولتا ہے ۔

زبان پاک برکلام الٰہی جاری ہوتا ہے یاان کی زبان پر خدابولتا ہے ۔

گفتہ او گفتہ اللہ بود گرچہ از حلقوم عبداللہ بود گفتہ او گفتہ اللہ بود کے گوید نیک بخت کے روا نہ بود کہ گوید نیک بخت اخلاق کریمانہ کی یوں صفت فرما تا ہے ۔

إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيْمٍ . (١٨ ٣)

ترجمہ: اے محبوبتم یقیناً بڑے اخلاق پر ہو۔ وہ رب تعالیٰ جوساری دنیا کولیل فرماتا ہے۔ وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے اخلاق کوعظیم فرما رہا ہے۔ معلوم ہوا کہ اخلاق مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کونین سے زیادہ وسیع ہیں۔

حضور کی عمر شریف اور زمانه مبارک کی تعریف اس طرح فرما تا ہے۔

لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ . (2110)

ترجمه:تمهارے زمانہ کی قتم بیلوگ اپنے نشہ میں حیران ہیں۔

وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ . (٢١١٠٠)

ترجمہ:تمہارے زمانہ کی شم انسان خسارے میں ہے۔

حضور کے شہر کی یوں شان بتار ہاہے۔

لَا أُقُسِمُ بِهِ لَذَا الْبَلَدِ وَآنْتَ حِلٌّ بِهِ ذَا الْبَلَدِ . (٩٠- ٢١)

ترجمه: میں اس شہر کی قتم فر ما تا ہوں کہتم اس شہر میں رونق افروز ہو۔

دوسری جگه فرما تا ہے:

وَالتِّيْنِ وَالزَّيْتُونِ وَطُوْرِ سِينِيْنَ وَهَاذَا الْبَلَدِ الْأَمِيْنِ . (٩٥) ٣٢ اللهُ

ترجمه بشم ہےانجیراورزیتون کی اوراس امانت والےشہر کی۔

حضور صلى الله تعالى عليه وآله وسلم كى عظمت بهت سي آيتول ميس بيان فرما كى جن ميس

سالك آيت يه-

اَلرَّحُمٰنُ عَلَّمَ الْقُرُ آنَ \_ (٥٥-٢١)

ترجمہ:رحمٰن نے اپنے بیارے کو قرآن سکھایا۔

اس آیت میں ہرلفظ کئی الیمی وسعتیں رکھتا ہے کہ اس کی تفسیر سے زبان عاجز ہے۔ اس کی کماحق تفسیر کیلئے دفتر بھی کافی نہیں۔

اكرَّ حُمنُ ۔اس جگهالله تعالی نے اپنادوسرانام بیان نه فرمایا بلکه رحمٰن فرمایا كيونكه كسي كو

علم سکھانا اگر محبت اور شفقت کی وجہ ہے ہوتو بہت کامل طور پر ہوتا ہے اور اگر شاگر دیے محبت نہ ہوکسی اور وجہ سے تعلیم دی جائے تو اتنی کامل نہیں ہوتی ۔

عالموں کے لائق بیٹے علی العموم دوسرے شاگردوں سے زیادہ فاضل ہوتے ہیں۔ یہاں فرمایا گیا کہ رحمٰن نے اپنے اس بیارے ک<sup>علم</sup> قرآن سکھایا۔ کیوں؟ رحمت اور محبت اور کرم کی بنا پرلہذا کامل سکھایا۔ یہ دعوے مع دلیل ہے۔

دَّ خُسلن ۔رحمت سے بنا۔رحمت کے معنی رب تعالیٰ کے لئے ہیں بغیراستحقاق کرم کرمانا۔

اگرآپ مزدورکومز دوری پوری دیں تو بیعدل ہے۔رحمت نہیں اور اگر مزدوری سے پھھزیادہ انعام بھی دیں تو بیرحت ہے چونکہ رب تعالیٰ بندوں پر ان کے بغیر حق کرم فر ما تا ہے لہذاوہ رحمان ہے۔

اس رحمت کی تین صور تیں ہیں بڈمل مجرم کو بغیر حق کے بخشش دیناعمل کواس کے بلا استحقاق نعمتیں دینا ناقص عمل والے کواس کے حق سے زیادہ عطافر مانا۔ یہ تینوں معنی اللہ کیلئے نہایت ہی درست ہیں۔ ہم جیسے کروڑوں گنہ گاروں کواپنی رحمت سے بخشے گا ماگنہ گاریم تو شبخشش کنی

نعرہ انسی غفور مے زئی

انشاء اللہ ان بینوں معنی کا ظہور قیامت میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی امت کیلئے ہوگا۔ رحمت سے رحیم بھی بنا ہے اور لفظ رحمان بھی۔ گررجیم کے مقابلہ میں رحمٰن میں زیادہ گنجائش ہے۔ رحمان دنیا میں سب کورزق دینے والا رحیم آخرت میں خاص مومنوں کو بخشنے والا یار حمان دنیا میں سب کو دھوپ ہوا۔ روزی اور روشنی وغیرہ دینے والا رحمان دنیا میں سب کو دھوپ ہوا۔ روزی اور روشنی وغیرہ دینے والا رحمان ہمیشہ کرم فرمانے خاص بندوں کو ایمان علم ولایت اور نبوت وغیرہ عطا فرمانے والا رحمان ہمیشہ کرم فرمانے والا کہ ماں باپ اور دیگر مہر بانوں کی طرح مہر بانیاں خاص وقتوں میں۔ مگر اس کی مہر بانی ماں کے نبیٹ میں زندگی میں مرتے وقت قبر میں حشر میں رحیم خاص اوقات میں خاص ماں کے نبیٹ میں زندگی میں مرتے وقت قبر میں حشر میں رحیم خاص اوقات میں خاص

مہر بانیاں فرمانے والا کہ جذب قلب رفت توجہ الی الله گریہ وزاری بھی بھی بندوں کو بھی عطافر ماتا ہے۔ عطافر ماتا ہے۔

رحمان ہرجگہ کرم فرمانے والا'مال کے پیٹ میں ناف کے ذریعے رزق دے کر پیدا فرما کر مال کے بپتان سے دودھ بخشے۔ جب بڑے ہوں تو ہماری حالت کیلئے لائق روزی عطافر مائے۔

رجیم خاص خاص جگه کرم کرنے والا مکہ معظمہ میں ایک نیکی کا تو اب آیک لا کھ مدینہ یاک میں ایک کا تو اب بچاس ہزار'غرض جیسی جگہ ویسی اس کی عطا۔

عَلَّمَ - بيضور سلى الله تعالى عليه وآله وسلم كى خصوصى نعت شريف ہے۔ آدم عليه السلام كے تعلق ارشاد ہوا۔ وَعَلَّمَ الْدَمَ الْالسَمَ آءَ كُلَّهَا (٣١٤) آدم عليه السلام كوسارے نام سكھائے۔ حضرت داؤ دعليه السلام كے بارے ميں فر مايا۔ وَعَلَّمَ مَنَاهُ صَنَعَةً لَبُوسِ سكھائے۔ حضرت داؤ دعليه السلام كے بارے ميں فر مايا۔ وَعَلَّمَ مَنَاهُ صَنَعَاقُ ارشاد ہوا لَكُمُ (٢٠٠٨) ہم نے الن كوزره بنانے كاعلم سكھايا۔ حضرت خضر عليه السلام كم تعلق ارشاد ہوا وَعَلَّمُ مَنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمَا (١٥٠٥) ہم نے انہيں اپنے پاس سے علم سكھايا۔

مكر بهار حضور صلى الله تعالى عليه وآله وسلم كي شأن والاميس ارشاد موايه

اَلَوَّ خُمانُ عَلَّمَ الْقُوْآنَ \_رحمان فِقرا آن سکھایا جوان کی شانوں میں فرق ہے۔ وہ ہی ان کی تعلیم میں فرق ہے کہ قرآن جوتمام علوم کا جامع ہے وہ ہمارے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیم کے لئے منتخب ہوا۔

خیال رہے کہ آیک ہے علم بتانا اور ایک ہے علم سکھنا یا پڑھانا، بتانے کو اعلام یا انباء کہتے ہیں۔ سکھانے کو تعلیم کہا جاتا ہے۔ اعلام میں شاگر دکا سکھ جانا ضروری نہیں گرعلیم میں سکھ جانا ضروری ہے۔ جلسہ میں واعظ بہت سے مسائل بتا جاتا ہے۔ گرسنے والے عالم نہیں بن جاتے گرمدرسہ میں شاگر دعالم بن جاتے ہیں کہ وہاں اعلام ہے اور یہاں تعلیم۔ اس لیے ربّ تعالیٰ نے آ دم علیہ السلام کے لیے علم فرمایا اور فرشتوں کے لیے فرمایا۔ فَلَ مَا جَاءَ اَنْہَاءً هُمْ جس سے معلوم ہوا کہ آ دم علیہ السلام کو پیلم آ بھی گیا گر

فرشتوں کوآ دم علیہ السلام نے بتا تو دیا مگر انہیں آیا نہیں کیونکہ وہاں تعلیم تھی اور یہاں اعلام۔
اسی طرح یہاں ربّ تعالیٰ نے اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے عَلَّمَ فرمایا
یعنی انہیں قرآن ایسا سکھا دیا۔ اور یہ سورت مکّی ہے۔ اس سورت کے نزول کے وقت بہت
سے قرآن کا نزول باقی تھا۔ لیکن فرمایا گیا کہ ہم نے پہلے ہی سارا قرآن سکھا دیا۔ جس سے
معلوم ہوا کہ حضور علیہ السلام کاعلم نزول قرآن پر موقوف نہ تھا۔ وہ قرآن سکھے ہوئے ہی
پیدا ہوئے۔

نیز جب فرمایا کہ رحمان نے انہیں سکھایا تو معلوم ہوا کہ وہ نہ جبرائیل کے شاگر دہیں 'نہ کسی اور مخلوق کے خاص شاگر درشید حق تعالیٰ کے ہیں۔حضرت جبرائیل تو فقط پیغام لانے والے ہیں۔

یہ بھی پتہ لگا کہ ان کا ساعلم دنیا میں کسی کو حاصل نہیں ہوا۔ سب لوگ تو انسان سے پڑھ کرعالم بنتے ہیں مگروہ رحمان سے سیکھ کرعالم بنے جواستادوں میں فرق ہے۔ وہ ہی سیکھنے والوں اور ان کے علموں میں فرق ہے۔ اب جو کوئی ان کے علموں میں کمی نکا لے۔ وہ حقیقت میں یا تواس آیت کا منکر ہے یار بتعالی کے علم کوناقص مانتا ہے۔ جب رب تعالی کامل ہے اور کامل فرما تا ہے کہ ہم نے انہیں قرآن سکھایا تو تم ناقص کہنے والے کون؟

## لطيفه

ہم نے چکوال ضلع جہلم میں حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے ملم کے متعلق تقریر کی توایک وہائی نے مکان پرآ کرہم سے سوال کیا کہ ربت تعالی فرما تا ہے۔ کہ متشابہ آیات کو خدا تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا۔ مَا يَعْلَمُ تَا وِيْكَهُ إِلَّا اللهُ مَا اور إِلَّا ہے معلوم ہوا کہ متشابہات کو خدا تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا، نہ رسول اور نہ کوئی دوسرا۔

ہم جواب دیا ہے کہ ربّ تعالیٰ نے فر مایا: اَکسرَّ حُمانُ عَلَّمَ الْقُرْانَ رَمَٰن نے اپنے حبیب کو قر آن سکھایا۔ بناو آ دھا قر آن سکھایا، یاسارا۔ وہ بولا، سارا۔ ہم نے کہا کہ سارے قر آن میں متشابہ آیات بھی آ گئیں کیونکہ وہ بھی قر آن ہیں۔ تمہاری پیش کردہ آیت میں علم

کا ذکر ہے اور اس آیت میں تعلیم ۔ یعنی ہم ہی متشابہات کو جانتے ہیں اور ہم نے حبیب کو سارا قر آن سکھایا۔اس پروہ خاموش ہو گیا۔

اَلْفُ رُانَ: قرآن قرن سے بناجس کے معنی ہیں ملنا۔ قرآن کے معنے ہوئے علوم کا مجموعہ اوح محفوظ کے بارے میں فرما تا ہے۔ وَ مَسامِ مَنْ عَالَبَ اللّٰهِ مَا يَا ہِ مَا اللّٰهِ مَا يَا ہِ مَا اللّٰهِ فِي السَّمَاءِ والْارْضِ إلَّا فِي كِتَابِ مُّبِيْنِ (۲۵٬۳۷)

ترجمہ: زمین وآسان کی ہرغائب چیزاس روشن کتاب میں ہے۔

قرآن شریف کے بارے میں فرما تا ہے وَ تَفْصِیْلَ الْکِتَابِ لَآریْبَ فِیْدِ (۳۷۱۰) یقرآن اس کتاب لوح محفوظ کی تفصیل ہے۔ اس میں شکنہیں اور قرآن شریف کے بارے میں فرما تا ہے: اکر مُحملُ عَلَّمَ الْقُوْلاَنَ (۱۵۵-۲)

یعنی سارا قرآن حضور صلی الله تعالی علیه وآله وسلم کے علم میں ہے تو خلاصه به ہوا که ہر غیب و حاضر لوح محفوظ میں اور ساری لوح محفوظ قرآن شریف میں اور سارا قرآن شریف میں اور سارا قرآن شریف نبی صلی الله تعالی علیه وسلم کے علم میں ہے۔ لہذا ہر غائب وحاضر اس محبوب علیه السلام کے علم میں ہے۔ لہذا ہر غائب وحاضر اس محبوب علیه السلام کے علم میں ہے۔

اگر قرآن کے معنے ہوں سارے انبیاء کے کلام کا مجموعہ تو معنے یہ ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب علیہ والسلام کو وہ کتاب مکمل سکھائی جو سارے انبیاء کرام کے علوم کا مجموعہ ہے۔ تو جیسے روح میں آئکھ، ناک ، کان ، زبان اور ہاتھ پاؤل کے سارے علوم جمع ہیں۔ اسی طرح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم روح ہیں اور سارے پیغیبران کرام اعضاء کہ ان کے سارے علوم حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں جمع ، بلکہ ان سے ہی سب کوعلوم ملے۔ کے سارے علوم حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں جمع ، بلکہ ان سے ہی سب کوعلوم ملے۔ اعلیٰ حضرت رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے علم شریف کے متعلق نہایت عجیب وغریب نکت فرمایا کہ علم کے ناقص رہنے کی چند وجہ ہوتی ہیں۔ استاد ناقص ہو۔ استاد ناقص ہو۔

۲-استادتو کامل ہومگرشا گردیرمہر بان نہ ہو۔

۳- کتاب ناقص ہو۔

۳-شاگردناقص ہو۔ کہ کامل استاد سے کامل کتاب پڑھی۔ مگرخودنا سمجھ تھا۔ حاصل نہ کرسکا۔

جب به چاروں وجہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں مفقود کہ رحمٰن، پڑھانے والا جوان پرکامل مہر بان ہے۔قرآن شریف کامل کتاب اور پڑھنے والے کامل ترانسان کہ جن جیسا کامل خدا کی خدا کی میں نہیں تو پھرعلم بھی کامل ہی عطا ہوا۔ ان چار باتوں کواس آیت کریمہ میں بیان فرمایا۔

خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانُ اسَ آيت بي الله تعالى في دوقد رتيل بيان فرما كين -

ا-ایک انسان کی پیدائش۔

۲- دوسرے علم سکھانا اس آیت میں انسان اور بیان میں تین احمال ہیں۔

ایک بیک انسان سے مرادعام انسان ہواور بیان سے مرادتمام اساء کاعلم ، تیسرے بیہ کہ انسان سے مراد آ دم علیہ السلام ہوں اور بیان سے مراد تمام اساء کاعلم ۔ تیسرے بیہ کہ انسان سے مراد حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم ہوں اور بیان سے مراد ۔ مَا کَانَ وَمَا يَکُونُ دُورُ کاعلم ہو۔ بیہی تین تفسیریں روح البیان اور تفسیر صاوی وغیرہ تفاسیر میں مذکور ہیں۔

پہلی تغییر کی بنا پراس آیت کا منشاء یہ ہوگا کہ چارعناصر میں خاک عاجز اور کمزور مخلوق ہے کہ اس پر گندگی وغیرہ رہتی ہے سب سے نیچی ہے اس میں سکون ہے اضطراب نہیں اس پر گناہ وغیرہ ہوتے ہیں۔ تو چا ہے تو یہ تھا کہ اس ادنی چیز سے ادنی مخلوق پیدا ہوگی۔ گر ہماری قدرت تو دیکھوالی ادنی مخلوق سے اشرف المخلوق ، حضرت انسان کو پیدا کیا۔ اس پر مکہ مرمہ اور مدینہ طیبہ بسایا 'اس سے اپ پیار ہے حبیب سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کو بیدا کیا۔ اس کیا۔ اس میں ان کا قیام گاہ بنایا جس سے اس کا درجہ عرش سے بڑھ گیا۔

طيفه

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ عجز و نیاز بردی اعلیٰ نعمت ہے۔ مولا نافر ماتے ہیں۔ عجز کار انبیاء و اولیاء است عاجزی محبوب درگاہ خدا است

دیکھوآگ و پانی میں تکتر ہے اور خاک میں بجز گر باغ ،کھیت ،اور سونے جاندی کی کانیں خاک میں ہیں،آگ میں نہیں بلکہ اگرآگ کے ہوئے کھیت میں پہنچ جائے تو ہر باد کردے۔

ایسے ہی اگرتکتر کی آگ عبادات کی بھتی میں پنچے تو را کھ بنادے جیسا کہ شیطان کا حال ہوا۔ شیخ سعدی فرماتے ہیں۔

اے برادر چو عاقبت خاک است خاک شوپیش ازآ نکہ خاک شومی

پهرجانورکے بچے بمجھ دار بیدا ہوتے ہیں کہ بیدا ہوتے ہی کھاتے ، پینے ، چلنے ، گلتے ہیں گرانسان کا بچہ نا بہو ہوتا ہے۔ کہ کھانا ، پینا ، چلنا ، پھر نا بجھ نیو ہونتا کہ رب تعالیٰ کی شان ہے کہ بینا سمجھ تو فرشتوں سے بڑھ جاتا ہے اور وہ ادنیٰ رہتا ہے۔
مرغک از بیضہ برآ پیر ہماں روزی طلبد
آ دمی زادہ ندارد خرد و عقل و تمیز

انسان کی زبان ،گائے ،بھینس ،ہاتھی کی زبان سے چھوٹی اور ہلکی ہے۔ گراس کی زبان میں بیتا ثیر ہے کہ اپنے دل کی بات کہہ سکتی ہے۔ رب تعالیٰ کاذکر قرآن کی تلاوت کر سکتی ہے اور جانوروں کی زبان اس سے عاجز ہے۔

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ اے انسان! مجھے دوسرے جانوروں پر بزرگی بیان کی وجہ سے دوسرے جانوروں وجہ سے دوسرے جانوروں وجہ سے دی گئے۔ تیرانام بھی حیوان ناطق رکھا گیا یعنی تو بولنے کی وجہ سے دوسرے جانوروں سے نصل ہے۔ اب ایسی بولی بولی نہ

بول کہ جس سے تو جانوروں سے بدتر ہوجائے۔ تلاوت قرآن ، نعت پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اور حمد اللہی جائز باتیں ہیں۔ یہ تیری زبان کا زیور ہے۔ زبان اگر سید هی چلے تو زبان میں چلے تو زبون یعنی سراسر نقصان ہے۔ اگر ٹیڑھی چلے تو زبون یعنی سراسر نقصان ہے۔

# آ دمی رازبان فصیح کند جو زیے مغز زاسکساری

اس آیت میں جس بیان کا حسان جنایا گیا ہے۔ وہ وہ بی بیان ہے جوانسان کو جنان

تک پہنچانے کا ذریعہ ہے۔ اللہ تعالی نے تمام کا موں کے لیے دو ۲ دو ۲ عضو دیے ولئے کو دو ۲

پاؤں ، چھونے کو دو ۲ ہاتھ ، دیکھنے کو دو ۲ آئکھیں 'سننے کو دو ۲ کان ، گر بولنے کو ایک زبان ، وہ بھی ہونٹوں کے بچا ٹک میں ، بند اور بتیں دانتوں کے سپاہیوں میں گھری ہوئی یعنی زبان کو پابندر کھو کہ زبان سے بی آ دی مسلمان بنما ہوادائی سے کا فرہو جاتا ہے۔ زبان بی عزت داورائی ہے۔ دوسری تفییر کی بنا پر آیت کا منشا یہ ہوگا کہ ہم دلواتی ہے۔ زبان ہی جوتے کھلوا دیتی ہے۔ دوسری تفییر کی بنا پر آیت کا منشا یہ ہوگا کہ ہم قدرت والے ہیں جس نے مادی عالم سے حضرت آ دم علیہ السلام کو پیدا کیا اور سارے نور یوں کا نہیں خلیفہ بنایا۔ بیدا فر ماتے ہی آئیس تمام ناموں کا علم دیا اور وہ فرشتے اور البیس جو لاکھوں برس سے متھا نہیں اس نئی مخلوق کا استاد بنایا۔

الله تعالی نے آ دم علیہ السلام پر ایسافضل کیا کہ انہیں خود اپنے دست قدرت سے پیدا فرمایا اور بذات خود بغیر کسی وسیلہ کے علم سکھایا۔ اس آ بیت سے معلوم ہوا کہ جب آ دم علیہ السلام کو اتنا کامل علم دیا گیا تو حضور سید صلی الله تعالی علیہ وآ لہ وسلم جو باعث تخلیق آ دم و آ دمیان عالم وعالمان ہیں۔ ان کے علم کا کیا شار ہیں۔ انہیں فقط ناموں کاعلم دیا۔ اور یہاں نام اور نام والے سب حضور صلی الله تعالی علیہ وآ لہ وسلم کودکھاد ئے۔

تیسری تفسیرے آیت کا منشابیہ وگا کہ اس رب تعالیٰ نے انسانیت کی جان محمصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو بیدا فر مایا اور انہیں مَا کَانَ وَ مَا یَکُونُ ۔ کا کامل علم بخشا۔

بیان کے دومعنی ہیں ایک چھبی چیز کو کھولنا' دوسرے الگ الگ کرنا' نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہ لہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے دونوں معنی میں بیان عطا فر مایا۔حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہ لہ وسلم نے رب تعالیٰ کی ذات اس کے صفات ' جنت ' دوزخ' عرش ولوح وقلم' جو عالم غیب کے اسرار تھے۔ ظاہر فر مادیئے۔ اگریہ ذات گرامی درمیان میں نہ ہوتی تو خالق ومخلوق میں تعلق ہی نہ قائم ہوتا اور رب تعالیٰ کے بیاسرار بھی فاش نہ ہوتے' نہ قر آن شریف ہم کو ملتا' نہاوح محفوظ کے علوم کا پیتہ کسی کو لگتا۔

نیز حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہی کے طفیل حق و باطل کفر واسلام نور وظلمت کال وحرام سعید وشقی و دوزخی الگ الگ ہوئے۔ پہلے صدیق اور زندیق کیساں معلوم ہوتے ہے۔ پہنے ضدیق اور زندیق کیساں معلوم ہوتے ہے۔ پہنے نہ لگتا تھا کہ کس کے سینہ میں رب تعالیٰ نے کیسانخم امانت رکھا ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ بیسب علیحدہ ہوئے جیسے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ان کوالگ کیا۔ اسی طرح عربی مجمی رومی حبثی شرقی عربی سیاہ وسفید کو مسلمان بناکرالگ کردیا۔ ہو صَاحَمُ الْمُسْلِمِیْنَ۔

## نو ٹ ضروری

اس آیت کے کھ بعد فر مایا جارہا ہے۔ خَسلَقَ الْإِنْسَسانَ مِسنُ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّادِ (١٣٥٥)

التد تعالی نے انسان کو خشک مٹی سے پیدا کیا جس سے پنہ لگا کہ انسان کی پیدائش خشک مٹی سے ہے۔ لہذالا زم ہے کہ انسان میں خشک مٹی کے خواص فی ہے جا کیں کیونکہ اصل کے خواص فی ہے میں ہونے چا ہمیں۔ مٹی میں ایک خاصہ یہ ہے کہ بغیر پانی کی تری کے کوئی سبزہ وغیرہ نہیں اگا سکتی۔ پانی کی مختاج ہے اسی طرح ہم سب ایمان تقوی میں نگاہ پاک مصطفی صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے حاجت چند ہیں۔ جو کوئی اپنے کو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے حاجت چند ہیں۔ جو کوئی اپنے کو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم سے بے پرواہ جانے وہ اپنی فطرت کو بھول گیا۔ جب تیری پیدائش مٹی سے ہے اور مٹی یانی کی مختاج ہے۔ لہذا تو بھی کسی نگاہ کامختاج ہے۔ پھرمٹی کو بادل کی ضرورت ہے ہے اور مٹی یانی کی مختاج ہے۔ لہذا تو بھی کسی نگاہ کامختاج ہے۔ پھرمٹی کو بادل کی ضرورت ہے

خواہ بلاواسطہ سے یا تالاب دریا کویں وغیرہ کے واسطہ سے ہے۔ ای طرح نبوت کا پانی فواہ واسطہ سے ملے یا اولیاء اللہ وعلماء کرام کے واسطہ سے ملے۔ پھرمٹی پانی کی اس وقت تک مختاج رہتی ہے کہ جب تک کھیتی کٹ نہ جائے۔ اس طرح ہم فقط مؤمن اور نمازی بن کرحضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ و سلم سے بے پرواہ نہیں ہوگئے بلکہ مرتے وقت بلکہ قبرتک بلکہ حشر تک ان کے حاجت مند ہیں کہ انہیں کے نام پر قبر میں پاس ہول انہیں ہی کی شفاعت سے جنت نصیب ہو۔

دوسرا خاصہ ٹی کا یہ ہے کہ بذات خود نیجے گرتی ہے اور کوئی او پر کو چھنکے تو او پر جاتی ہے۔ گویا گرنااس کی اپنی خاصیت اور اٹھنا دوسر ہے کی طاقت۔ ای طرح ہم سب دنیا کے گڑھے میں گرئے ضرورت تھی کہ کوئی اٹھانے والا اس پستی سے ذکال کر بلندی پر پہنچائے۔ وہ اٹھانے والے وہی ہی ہیں جو اللہ تعالی کی مضبوط رسی ہیں۔ رسی میں ہوتا یہ ہے کہ اس کا ایک حصہ مالک کے ہاتھ میں دوسرا حصہ نیجے والوں کے ہاتھ میں مگر وہ رسی الی مضبوط ہے کہ تھ میں مام اور اس کے قدم سے لیٹ جائے۔ مگر وہ ٹوٹی نہیں 'کھینچنے والا رب' قوی رسی مضبوط رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم۔ ہاں ہماری گرفت قوی چاہئے۔

اس آیت میں جوفر مایا خیکے آلاِنسان عَلَّمَهُ الْبَیَانُ (۳۵۵-۴) ای علاقہ ہے فرمایا گیا کہ اے نیچ گرے ہوئے لوگواللہ نے تہمیں اٹھانے کیلئے اس محبوب کو بھیجا۔ گناہ تو ہم اپنی قوت سے کرتے ہیں اور نیکی دوسرے کی طاقت ہے۔ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

فَاصَحْبُ الْمَشْنَمَةِ مَا اَصْحُبُ الْمَيْمَنَةِ وَاصْحُبُ الْمَشْنَمَةِ مَا اَصْحُبُ الْمَشْنَمَةِ مَا اَصْحُبُ الْمَشْنَمَةِ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ اُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ (٥٦-١١٥٨) مَرْجَهِ: تَو دَائِي طَرف والْے كيے بين دائي طرف والے اور بائيں طرف والے كيے بين دائي طرف والے كيے بين حالي وسبقت ہے كے وہ تو سبقت بي لے والے وسبقت ہے گئے وہ تو سبقت بي لے گئے وہ تو سبقت ہے گئے ہے گئے

اس آیت کریمہ میں اللہ جل شانہ نے انسانوں کے ان تین گروہوں کا ذکر فرمایا ہے جو قیامت میں کئے جائیں گے۔ دنیا میں ہر انسان بظاہر کیساں معلوم ہوتا ہے بلکہ کا فر مسلمان کے مقابلہ میں زیادہ مزے میں ہیں لیکن چونکہ قیامت کا دن اصلیت کے ظہور کا دن ہے۔ جیسے طلباء کیلئے امتحان کا دن اور کھیت کیلئے گا ہنے کا دن۔ اس لئے وہاں انسانوں کے تین گروہوں کے نام یہ ہیں۔

ا-میمنه والے

۲-مشمّه والے

٣-سابقين

ان میں میمنہ والے سابقین توجتنی بیں اور مشمرے والے دوزخی ۔ جنتیوں میں اول نمبر سابقین اور دوم نمبر میمنہ والے ۔ مگر چونکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کواپی امت کے گنہ گارزیادہ پیارے ہیں کہ ان کواپنے دامن کرم میں لے کرفر مایا: اَکسَّلامُ عَلَیْنَا۔ اور نیک کاموں اور نیک کاروں کا علیحدہ ذکر فر مایا۔ وَ عَلیٰ عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِیْنَ ۔ نیز میمنہ والے

مجنشش پروردگار کے زیادہ حق دار ہیں کہان کے پاس گناہ بھی ہیں اور نیکیاں بھی۔اس کئے مینہ والوں کو پہلے یا دفر مایا اور سابقین کو بعد میں۔

## میمنیر

اس لفظ میں دو(۲) اختال ہیں۔ ایک بید کہ بید لفظ یمن سے بنا ہو جمعنی برکت۔ دوسرے بید کہ یمیں سے بنا ہو جمعنی برکت دوسرے بید کہ یمیں سے بنا ہو جمعنی داہنا ہاتھ یا دائنی جانب۔ اسی طرح اس کے مقابل مشئمہ میں دواختال ہیں۔ ایک بید کہ بید لفظ شوم سے بنا ہو جمعنی نحوست۔ دوسرے بید کہ شامہ سے بنا ہو جمعنی بایاں ہاتھ یا بائیں جانب۔ (روح البیان)

پہلی صورت میں آیت کے بیمعنی ہوں گے کہ برکت والے آ دمی اچھے رہیں گے اور منحوں لوگ خرابی میں ہوں گے۔

لیکن خیال رہے کہ قیامت میں برکت والا وہ ہی ہوگا جو دنیا میں برکت والا رہا ہو کیونکہ کمائی کی جگہ آخرت نہیں بلکہ دنیا ہے۔اگر دنیا میں مبارک ہو گئے تو وہاں بھی مبارک اوراگر یہال منحوں ہے تو وہاں بھی منحوں ۔مَنُ گانَ فِئی هانِدہ اَعْمٰی فَهُوَ فِی الْاٰخِرَةِ اَعْمٰی (۲٬۱۷) غرض جو کچھ بنتا ہے یہاں بنو۔

نیز جن بستیوں پرعذاب الہی آیا وہ منحوں ۔قوم صالح علیہ السلام کے کنویں کے پانی سے منع فرمایا بلکہ عذاب والی جگہ پرکھہرنے کی ممانعت فرمائی ۔حتیٰ کہ حاجی کو حکم ہے کہ منی شریف جاتے وقت اس جگہ تیزی سے گزرجائے جہاں اصحاب فیل پرعذاب آیا تھا۔غرض کہ جانور زمین زمان انسان وغیرہ سب میں یہ ہی ہے کہ بعض مبارک ہیں۔ بعض منحوس۔ مگر اسلام میں منحوس کے معنی وہ نہیں جو مشرکین سمجھے ہیں کہ ان سے بدفالی لی جائے۔

دنیا میں مبارک دوطرح کے ہیں۔ایک وہ جوقدرتی طور پر بذات خودمبارک ہیں۔ انہیں ذاتی مبارک کہا جاتا ہے ایک وہ جوقدرتی طور پر بذات خودمبارک ہیں۔ انہیں ذاتی مبارک کہا جاتا ہے دوسرے وہ جوبذات خودتو مبارک نہ سے مگرکسی مبارک کے دامن کرم سے لیٹ گئے اور مبارک بن گئے۔ انہیں عارضی مبارک کہا جاتا ہے۔ دیکھوقر آن نثریف بذات خود مبارک ہے لیکن قرآن کا ورق اس کی جلد اس کی جزوان اس کی صحبت سے مبارک ہوگئے۔ کعبہ تریف بذات خودمبارک ہے مگر غلاف کعباس کی برکت سے مبارک ہے۔ وہ ذاتی مبارک ہے عیارت مبارک ہوئے۔ مبارک ہو گئے۔ کعب تریف بذات خوشبودار ہے مگر اس کے پاس سے۔ وہ ذاتی مبارک ہے عارضی طور پر مہک جاتے ہیں۔ سورج بذات خودروثن ہے مگر زمین اس کی برکت سے منور ہے۔ یہ مبارک ہوں ہے میں۔ سورج بذات خودروثن ہے مگر زمین اس کی برکت سے منور ہے۔

اسی طرح انسانوں میں حضرت انبیائے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام خصوصاً حضروسید الانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم بذات خود مبارک ہیں۔ پھر اولیاء اللہ علائے صالحین' کاملین'ان کی برکت اوران کے فیض سے مبارک ہیں۔

یہ ہی حال اس کے برعکس کا ہے کہ شیطان بذات خود منحوں ہے اور جواس کی اطاعت ہے۔ کریں وہ عارضی طور پراس کی وجہ سے منحوں ہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم حضور صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کے ناخن ولباس وبال

سے شفا و برکت حاصل کرتے تھے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی کلی کے پانی سے زمین کو دھوتے تھے تا کہ برکت ہوجائے 'چروہاں مجد بناتے تھے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے بال وغیرہ قبر میں رکھتے تھے 'یہ سب اسی برکت کے لئے تھا۔ اب آیت کریمہ کے معنی یہ ہوئے کہ جو بھی برکت والا ہے خواہ ذاتی طور پریا کسی برکت والے کے صدقے سے وہ قیامت میں مزے میں ہوگا۔ یہ بھی خیال رہے کہ مبارک بننے کیلئے انجام کا اعتبار ہے۔ اگر زندگی میں مؤن رہا 'مرتے وقت کا فرہوگیا۔ وہ نخوس ہے اورا گرزندگی میں کا فررہا ہے۔ اگر زندگی میں موکن رہا 'مرتے وقت کا فرہوگیا۔ وہ نخوس ہے اورا گرزندگی میں کا فررہا ۔ مرتے وقت موکن ہوگیا تو وہ مبارک ہے یہ ہی معنی۔ اس جگہ مراد ہیں اسی لئے صوفیا ہے۔ کرام ڈرتے ہیں کہ نہ معلوم ہم قیامت میں مبارک ہوں 'یا منحوں۔ رب تعالیٰ بے نیاز ہے کہ میں مقبول کومر دوداورا کی گئتہ میں مردود کومقبول کر لے۔

حكايت

حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانہ میں ایک شرابی تھا جو چھپ کر شراب بیتا تھا۔
ایک دن مدینہ پاک کی ایک گلی ہے شراب کی ہوتل ہاتھ میں لئے ہوئے گزرا کہ سامنے سے خلیفہ اسلمین حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ آ گئے۔ یہ انہیں دیکھ کر گھبرا گیا اور کا نیٹے ہوئے ہاتھوں سے ہوتل کمبل میں لیسٹ کر بغل میں دبائی اور دل میں نہایت بے قراری کی حالت میں بارگاہ الہٰی میں دعا کی کہ مولی آج میرا پر دہ رکھ لے اور میں آج سے تجھ سے وعدہ کرتا ہوں کہ اب شراب نہ پیوئ گا۔مولی میری تو بہ۔

اتے میں آ مناسامنا ہوگیا اور خلیفہ المسلمین رضی اللہ تعالیٰ عنہ قریب آ گئے۔ آپ نے پوچھا تیری بغل میں کیا ہے؟ اس نے گھرا کر کہا حضور دودھ ہے۔ فر مایا اگر دودھ تھا تو تو نے اس طرح چھپایا کیوں؟ اور تیرے چبرے پر پریشانی کیوں ہے؟ اچھا دکھا۔ بیخض کھولنے لگا مگر رعب اور خوف کی وجہ ہے اس کے ہاتھ کام نہ کرتے تھے۔ جب بمشکل تمام بوتل کھولی تو اس میں بجائے شراب کے خالص تازہ دودھ تھا۔

آ پ نے اس سے پوچھا کہ اس بوتل میں اس سے پہلے دودھ تو نہ تھا۔ پچ بتا کہ ماجرا کیا ہے؟ فوراً الہام الہی ہوا\_

بنده مارا مكن رسوا عمر رضى الله تعالى عنه

پردہ اش بردار راز او مدر
نام دارم اے عمر من ذوالمنن
از دعا کردم خمر شیریں لبن!

اے عمر! ہمارے بندے کورسوانہ کرہ اس کی پردہ پوشی کرو۔اے عمر! میرانام صرف جبار قہار ہی نہیں ہے بلکہ ذوالمنن بھی ہے۔ میں ستار بخشنہار بھی ہوں۔ میں نے اس کی دعا سے شراب کوتازہ دود ھربنادیا۔

ادھرتو ہوتل کی شراب دو دھ بن ادھر دل کافسق و فجور ' تقویٰ اور پر ہیز گاری میں تبدیل ہو گیا۔ یہ ہیں اصحاب میمند۔

اگر میمند کے روسے مشکہ سے مراد داہنا اور بایاں ہوتو یا تو داہنے بائیں ہاتھ والے مراد ہیں 'یا داہنے بائیں ست والے مراد ہیں۔ پہلی صورت کی تفسیر یہ ہوگی کہ اللہ تعالیٰ نے آ دم علیہ السلام کی پشت سے ان کی اولا دکی تمام روعیں نکال کرمومنوں کو ان کی داہنی طرف اور کا فروں کو ان کی بائیں طرف رکھا۔

ای طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام کو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے معراج میں ویکھا کہ آپ بیت المعمور کی دیوار سے پشت نکا لے بیٹے ہیں۔ آپ کے دا ہنے بائیں کچھر وہیں ہیں وائی کود کھے کرخوش ہوتے ہیں اور بائیں کود کھے کرمغموم ہوتے ہیں۔ حضرت جبرائیل نے عرض کیا کہ دا ہنے ہاتھ جنتی لوگ ہیں اور بائیں ہاتھ جہنمی ۔ یعنی حضرت آدم و ابراہیم علیہ السلام کے دا ہنے ہاتھ والی روہیں مزے ہیں اور ان کے بائیں ہاتھ والی روہیں جہنمی ہیں۔ اس صورت میں دا ہنا بایاں پہلے ہوچکا۔

اس تفییر پر دو فا کدے حاصل ہوئے۔ پہلا فا کدہ یہ کہ کوئی نیکی والا اپنے متعلق جنتی ہونے کا فیصلہ نہیں کرسکتا کیونکہ یہ تو پہلے ہی طے ہو چکا ہے۔ نہ معلوم ہم کس گروہ میں ہیں اور ہمارے بارے میں کیا فیصلہ ہو چکا؟ رب تعالی مہر بانی اور کرم کرے لیکن اس دا ہے اور ہاری علامت یہ ہے کہ دا ہے والے کو نیک اعمال کی تو فیق ملتی ہے اور با کیں ہاتھ والے کو با کیس کی علامت یہ ہے کہ دا ہے والے کو نیک اعمال کی تو فیق ملتی ہے اور با کیں ہاتھ والے کو با

برے مل کی طرف رغبت ہوتی ہے۔رب تعالی قرما تاہے۔فَسَنُیسِّرہ وللیُسُر ہے۔

دوسرافا کدہ بیحاصل ہوا کہ آ دم علیہ السلام' ابراہیم علیہ السلام اور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہر شخص کے انجام سے باخبر ہیں۔ کہ کون جنتی ہے' کون دوزخی اور کون سعیہ ہے۔ کون شق ہے حالا نکہ بیعلم علوم خمسہ میں سے ہے کیونکہ ان حضرات علیہم الصلوٰ قت والسلام نے ان روحوں کی دونوں جماعتوں کو علیحہ ہ علیحہ ہ ملاحظہ فر مایا تو جو کہے کہ آنہیں اپنے انجام کی خبر نہیں۔ وہ اس آیت شریف پر نظر کرے۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے بعض کے جنتی' دوزخی ہونے کی بشارتیں دے دی ہیں بلکہ ان کے مراتب بتادیئے کہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وسین رضیں اللہ تعالیٰ عنہ وسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ وسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ وسین رضی اللہ واللہ میں وسین رضی اللہ وسین رضی اللہ وسین رضی اللہ وسین رضی اللہ وسین رسیں وسیں وسین رسیں وسین رسیں وسین رسیں وسیں وسی

بیاس میمندومشمکہ سے ہیں۔عرض کی دائنی بائیں طرف والے یا قیامت میں واہنے اور بائیں ہاتھ میں نامہ اعمال والے۔اللہ تعالی قیامت میں فرمائے گا۔وَامْتَ ازُو الْیَوْمَ اَیْکُوْمَ اللهُ الْمُحُومُوُنَ (۵۹٬۳۲)

اے کافروائم مومنوں سے الگ ہوکر چھنٹ جاؤ چنانچے موکن عرش کے داہنے اور کافر عرش کے بائیں ہو جائیں گے۔ دہنی طرف جنت ہے اور بائیں طرف دوز خ لیکن ان مومنوں میں منافق بھی شامل ہو جائیں گے۔ پھر رب تعالی ان میں چھانٹ فر مانے کیلئے مومنوں میں منافق بھی شامل ہو جائیں گے۔ پھر رب تعالی ان میں جھانٹ فر مانے کا اور تھم ہوگا کہ اس کو تجدہ کرو۔ مونین مخلصین بت تکلف تجدہ میں گرجائیں گے اور منافقوں کی پیٹھا کڑ جائے گی جس سے وہ بجائے تعجدہ کے اوندے منہ کر پڑیں گے۔ رب تعالی فر ما تا ہے: یکو م یکٹیشف عن ساق یکڈ عُون والی الشہود دے منہ فلا یکشت طِلْم عُون والی الشہود دے منافق اور کافروں کی چھانٹ ہوجائے گی۔ پھر مومنوں کے دائیں ہاتھ میں اور فر مایا جدے ہو تیراحیاب مومنوں کے دائیں ہاتھ میں اور فر مایا جد میں لیں گے اور کافروں کو بائیں ہاتھ میں اور فر مایا بعد میں لیں گے ہیلی تو تیراحیاب مومنوں کے گائی تھونوں کی بنفیسک الیو م عَلَیْکَ حَسِیْبًا (۱۳۱۷) ہم تو تیراحیاب بعد میں لیں گے ہیلی تو خودا پناا عمال نامہ پڑھا ور اپنا حساب کر لے۔

اب اس آیت کے معنی میہ ہوئے کہ دائے ہاتھ میں اعمال نامہ والے کیا مزے میں

ہیں اور بائیں والے کیا مصیبت میں ہیں۔ یا عرض کے داہنے والے مزے میں ہیں اور بائیں طرف والے غضب میں ہیں۔

یُعُونُ الْمُجُرِمُونَ بِسِیْمَاهُمُ (۳٬۵۵) لینی مجرمین سے پوچھنے کی ضرورت نہ ہوگی اپنی علامات سے پہچانے جائیں گے۔

تیسرے یہ کہ اسلام میں داہنا بائیں سے افضل ہے۔ اس لئے بایاں ہاتھ استنجا وغیرہ کیلئے ہے اور داہنا ہاتھ کھانے پینے کیلئے مجد میں پہلے داہنا ہاتھ پاؤں کرو۔ پاخانہ میں پہلے بایاں 'پہلے داہنا ہاتھ کا میں جوتا پہنو 'پہلے دائی آ نکھ میں سرمہ لگا وُغرض کہ ہرا چھے کام میں داہنے سے ابتداء ہے کیونکہ قیامت میں جنتی لوگوں کا مقام داہنا ہے۔ جہنمی جماعت کا مقام بایاں۔ مگر عیسائیوں کے مذہب میں بایاں داہنے سے افضل ہے۔ ہمارے ہاں ہر خص داستہ میں بائیں طرف چاتا ہے۔ اسی طرح ان کے میں بائیں طرف چاتا ہے مگر عرب شریف میں اپنے داہنے ہاتھ چاتا ہے۔ اسی طرح ان کے ہاں عورت مردسے افضل مگر اسلام میں مرد عورت سے اعلیٰ ہے۔

اَلسَّابِ قُونَ السَّابِقُونَ - بيلفظ سبقت سے بنا ہے جمعنی آگے ہونا مقدم ہونا 'پہلے سابق سے دنیا میں اگلے مراد ہیں ۔ دوسر سے سے قیامت کے اگلے اور معنی یہ ہیں کہ جود نیا میں آگے رہا۔ وہ جنت میں آگے جائے گا 'ونیا میں آگے جائے گا 'دنیا میں آگے رہنے کی چندصور تیں ہیں۔

اسلام میں آ کے ہونا' ہجرت میں آ کے ہونا' نیکی میں آ کے ہونا' اسلام میں آ گے

ہونے کا مطلب یہ ہے کہ بعض لوگ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے دعوے نبوت سے پہلے حضور پر ایمان لے آئے۔ جیسے ورقہ بن نوفل بی بی خدیجہ الکبریٰ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ علیہ م اجمعین اور بعض وہ جماعتیں ہیں جو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی ہجرت سے پہلے ایمان لے آئے۔ جیسے حضرت عمر فاروق خضرت عثمان غنی علی مرتضی وغیرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ م اجمعین اور بعض وہ لوگ ہیں جو فتح کمہ سے پہلے ایمان لائے یہ سب لوگ ایمان میں سابقین ہیں جو لوگ ہیں جو فتح کمہ سے پہلے ایمان لائے یہ سب لوگ ایمان میں سابقین ہیں جولوگ فتح کمہ کے بعد ایمان لائے وہ لاحقین ہیں۔ سابقین کا درجہ اس لئے زیادہ ہوا کہ ہجرت کے بعد انصار نے مہاجرین کو زمین مال مال اور باغ وغیرہ دسیے اور فتح کمہ کے بعد وانصار نے مہاجرین کو زمین مال مال اور باغ وغیرہ دسیے اور فتح کمہ کے بعد تو مسلمان کی بادشاہت ہی ہوگئی۔ لیکن ہجرت سے پہلے مسلمان بینے سے دنیاوی نقصان کے سوا کمی نفع کی امید نہ تھی جو خض اسلام لاتا۔ وہ اسپنے کو مصیبت میں ڈالٹا تھا۔ کفار کی ایڈ اکیس جھیلتا تھا تو جس قدر اضلاص ان مومنین میں ہے وہ بعد والوں میں نامکن ہے کیونکہ بیلوگ مصیبت کے سابھی ہیں اس لئے ان کا درجہ زیادہ ہے۔

#### حكايت

ایک دفعہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ
کی آپس میں بچھ شکر رنجی ہوگئی۔ بعد میں ان صاحبول نے آپس میں صلح صفائی کر کے بارگاہ
نبوی میں عرض کیا کہ ہم راضی ہو گئے ہیں۔ سر کار ابر قر ارصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے
حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فر مایا کے اے عمر ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی رضا
میں میری رضا ہے کیونکہ یہ میراس وقت کا ساتھی ہے جب تم میرے خلاف تھے۔ معلوم ہوا
کہ مصیبت کے ساتھیوں کا درجہ زیادہ ہے۔

ہجرت میں سبقت کے معنی بیہ ہیں کہ حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہ الہ وسلم کی ہجرت میں سبقت کے معنی بیہ ہیں کہ حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہ ہجرت رہ ہجرت میں ہجرت کی وہ بعض وہ حضرات ہیں جنہوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہ الہ وسلم سے پہلے ہجرت کی وہ سابقین فی الہجرت کا ذکر ہے۔ بعض وہ خوش نصیب ہیں جنہوں نے سرکار سے پہلے حبشہ سابقین فی الہجرت کا ذکر ہے۔ بعض وہ خوش نصیب ہیں جنہوں نے سرکار سے پہلے حبشہ

وغیرہ کی طرف ہجرت کی۔ پھروہاں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی ہجرت کے بعد مدینہ پاک کی طرف ہجرت کی۔ یہ حضرات صاحب ہجرتیں ہیں جیسے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور دیگر خاص مہاجرین ان حضرات کا درجہ اعلیٰ ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو یہ شرف حاصل ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سے پہلے ہجرت کر کے مکہ معظمہ سے نکل گئے پھر رب تعالیٰ ین سبب ایسا بنا دیا کہ مکہ شریف میں واپس آئے۔ پھر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلی مالہ کے ساتھ ہجرت کی اور غارمیں یارکی حفاظت کیلئے ناگ سے کٹو ایا۔ اس کا ذکر قرآن شریف میں بہت عظمت سے ہوا ان کا درجہ تو ہمارے خیال و

ریبھی احمال ہے کہ سابقین سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں دونوں قبلوں کی طرف نماز پڑھنا نصیب ہوا بینی تبدیلی قبلہ سے پہلے وہ ایمان لائے چونکہ ان کا ایمان بہت پرانا ہے لہذاان کا درجہ بھی بہت زیادہ۔

ایک اختال یہ بھی ہے کہ سابقین سے مراد نیکی میں سبقت کرنے والے ہیں۔ پھراس کے دومطلب ہوسکتے ہیں ایک یہ کہ نیکی کا بجاد کرنے والا سابق ہے۔ اس نیکی پڑمل کرنے والے لاحق ہیں تو سابق کا درجہ یقیناً بڑا ہے۔

حدیث شریف میں ہے کہ جوکوئی فساد کے زمانہ میں میری سنت کورائج کرےاس کوسو شہید کا تواب ہے کیونکہ شہید تو ایک بارزخم کھا کر مرجا تا ہے۔ بیغریب عمر بھرمسلمانوں کے طعنے سنتا اور صبر کرتا ہے۔ آج کل جوکوئی داڑھی رکھنے کا رواج کردے 'سود کوروک دے' جماعت کی نماز قائم کردے وہ انشاء اللہ اسی حدیث کی بشارت میں داخل ہے۔

ای طرح جن بزرگول نے محفل میلا دشریف عرس فاتحدادر گیار ہویں شریف ایجاد کیس وہ بھی سابقین میں داخل ہیں کہ جب تک اس کا خیر پڑمل ہوگا آئیس تو اب ملتارہ کا سب اس مسجد بنانے والا دینی کتب کی تصنیف کرنے والا نیک اولا دچھوڑنے والا سب اس عمل میں داخل ہیں کہ بیلوگ نیکی کے موجد ہیں۔

صحابہ کرام خصوصاً ابو بکرصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس سابقین کے بورے بورے مصداق ہیں۔ صدیق اکبر نے قرآن پاک جمع فر ماکر اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تر اور کی با قاعدہ جماعت جاری کر کے اسلام میں بردی نیکی رائج کردی۔

پیمطلب بھی ہوسکتا ہے کہ نیکی میں پہل کرنے کرنے والے جنت میں آگے جا کیں لیکن جوشخص جب نیکی کا موقع دیکھے تو فوراً پہلے خوداس پڑمل کرے پھراس کی دیکھا دیکھی دوسرے مل کریں وہ سابق ہے۔

اگر کسی جگہ چندہ ہورہا ہے تو جو پہلے دے گا وہ سابق ہے اور جو پھر دے گا وہ لاحق ہے۔ درجہ پہلے والے کا یقیناً زیادہ ہے۔

یہ مطلب بھی ہوسکتا ہے کہ نیکی میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے والے جنت میں آگے ہیں یعنی نیکی کے موقع پر جومسلمان کوشش کرے کہ میری نیکی اوروں سے بڑھ جائے اور میں قیامت میں سب سے بڑھ چڑھ کرآ وُں تو یہ بھی سابقین میں داخل ہے۔

آج ہم لوگ کوشی مال موٹر کار وغیرہ دنیاوی سامان میں ایک دوسرے سے بڑھنا چاہتے ہیں مگر صحابہ کرام کی نظر مال پر نہ تھی۔اعمال پر تھی ان کا ہر وقت آپیں کا مقابلہ اعمال میں رہتا ہے۔حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ ہمیشہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کے بڑھنا جا ہے تھے مگر نہ بڑھے سکتے تھے۔ یہاسی آیت یکمل تھا۔

اُوُلِنِكَ الْمُقَرَّبُوْنَ ۔ کے یا تو یہ عنی ہیں کہ یہ سابقین دنیا میں بارگاہ الہی میں مقرب والے ہیں۔ مُسقَرَّبُوْنَ کے معنی ہیں قرب کئے ہوئے بعنی یقرب انہیں اپنی کوشش سے حاصل نہیں ہوا بلکہ رب تعالیٰ نے انہیں بخشا کیونکہ اعمال کی تو فیق پھر قبولیت 'رب تعالیٰ کی طرف ہے۔ یا یہ مطلب ہے کہ لوگ مقرب ہوں گے بعنی انہیں جنت الفر دوس میں جگہ دی جائے گی جوعرش سے بالکل قریب ہے۔

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

سُبْحَنَ الَّذِى اَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيُلاَّ مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْاَقْصِلَى الَّذِي بِنُرَكُنَا حَوْلَهُ لِنُوِيَهُ مِنْ الْيَتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ (١١٤)

ترجہ: پاک ہے وہ جوراتو رات کچھ حصہ شب میں اپنے بندے کومسجد حرام سے مسجد اقصلی تک لے گیا۔ جس کے اردگردہم نے برکتیں دی ہیں تا کہ ہم اس بندہ کو آسانی نشانیاں دکھا کیں۔ بے شک وہ بندہ بلا واسطہ اپنے رب کا کلام سننے والا ہے اور اپنے رب کواپی آئکھوں سے دیکھنے والا ہے۔ یا وہ رب اپنے پاس بندے کو بلا کراپنا کلام سنانے والا اور اپنا دیدار دکھانے والا ہے۔ یا رب اپنے بندے کواپنے قرب خاص میں بلا کراس بندے کی باتیں سننے والا اور اس قرب میں دیکھنے والا ہے۔

اس آیت کریمه میں اللہ تعالیٰ اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ایک خاص معجز نے بعنی معراج کا ذکر فر مار ہاہے۔ معراج کی حکمتیں اور اس واقعہ کی تفصیل تو ہم دوسری حگہ بیان کر چکے ہیں۔ یہاں اس صحبت میں اور نوعیت سے اس آیت سے گفتگو کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو قریباً تمیں دفعہ معراج عطا فرمائی جس میں ایک جسمانی تھی۔ جو بیداری کی حالت میں واقع ہوئی باقی روحانی تھیں نواب میں ہوئی باقی روحانی تھیں خواب میں ہوئی باقی روحانی تھیں خواب میں ہوئی باقی روحانی تھیں۔

اس آیت کریمه میں جسمانی معراج کا ذکر ہے جو بیداری کی حالت میں ۱۲ر جب کو ہوئی کیونکہ اس میں فر مایا گیا۔ بِ عَبْدِہ اپنے بندہ کو لے گیا اور بندہ جسم وروح دونوں کا نام ہے۔ نیز خواب کی معراج میں کوئی اسنے بڑے مجزے کا ظہور نہیں ہے کہ جسے اس قدر اہتمام سے بیان کیا جائے۔ نیز اگر خواب کی معراج ہوتی تو مشرکین عرب اس پراتنا شور نہ گیا تے کیوں انسان خواب میں بڑی بڑی چیزیں دیکھ لیتا ہے۔ سننے والا اس کا انکار نہیں کرتا 'مشرکین مکہ کا آنا شور مجانا اور انکار کرنا اس وجہ سے تھا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم فی معراج کی نہیں خبر دی۔ اس جسمانی معراج کے تین جے ہیں۔

ایک تو مکہ معظمہ سے بیت المقدس تک دوسرے بیت المقدس سے سدرۃ المنتہیٰ تک سدرۃ المنتہیٰ تک سے۔ دوسرا سدرۃ المنتہیٰ سے فرش تک ہے۔ دوسرا سدرۃ المنتہیٰ سے قرش تک ہے۔ دوسرا زمین سے آسان تک تیسرا حصہ آسان سے لامکان میں وہاں تک جہاں بہاں وہاں کہاں جہاں بھی ختم ہوگیا تھا۔

بیت المقدل سے سدرة المنتهیٰ تک معراج کاذکراس آیت میں ہے۔وَکَ قَدُ دَا اُہُ نَدُلُہُ اُنْجُوری عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهٰی لِیعنی الله تعالیٰ کے حبیب سلی الله تعالیٰ علیه وآله وسلم نے خطرت جرائیل کو دوسری بارسدرة المنتهیٰ پردیکھا۔ ظاہریہ ہے کہ خود حضور صلی الله تعالیٰ علیه وآله وسلم نے سدرہ پر بہنے کر جرائیل امین کو شرف ملاقات بخشا جیسے میں کہوں کہ میں نے جھت پر جیا نددیکھاتو جھت پر میں خود موجود تھا۔

تیسری معراج سدرة المنتهی سے لامکان تک کی معراج کا ذکراس آیت میں ہے۔ ثُمّ دَنی فَتَدَلّٰی فَکَانَ قَابَ قَوْسَیْنِ اَوْا اَدْنی فَاَوْ حٰی اِلٰی عَبْدِہ مَا اَوْ حٰی (۵۳-۵۳) یعنی پھروہ محبوب صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم قریب ہوئے پھراور قریب ہوئے۔ یہاں تک کہ دو کمانوں کے قدر میں آگئے یااس سے بھی زیادہ قریب کپروحی کی رب نے اس بندے کو جودی کی۔

ظاہر ہے کہ جب کسی سے دورر کھ کر ملا قات کرنا ہوتو اس سے مصافحہ کرتے ہیں اور

زیادہ قریب ہوتا ہے تو اسے اس طرح سے گلے لگاتے ہیں کہ دونوں ہاتھوں کی دو کما نیس بنا کر پھران کمانوں کو ملا کر دائر ہ بنا کر اس دائر ہ کے بچ میں اپنے بیارے کولے کر پھراور زیادہ قریب کرتے ہیں کہ اسے اپنے سینہ سے لگالیتے ہیں جے معانقہ کہتے ہیں۔

رحمت خداوندی نے اپنے قرب میں اپنے خاص میں اپنے حبیب کوآغوش رحمت میں اس طرح لیا کہ آگے بھی خدا کا نور 'پیچھے بھی خدا کا نور ہوسلم کا ظہور جَہل وَ عَلیٰ ۔ وصلی اللہ تعالیٰ علیہ والہ وسلم اس کے مرکز تھے۔ دائرہ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اس کے مرکز تھے۔

پھراس پربس نہیں بلکہ اُو اُدُنیٰ اسے بھی زیادہ قریب عطاہ واجس کا بیان نامکن ہے۔
پھرکوہ طور پر جوموی کلیم اللہ صلوات اللہ علیہ وسلامہ سے پیام وکلام ہوا۔ وہ قرآن
پاک میں اعلانیہ بیان کر دیا گیا مگر اس قرب خاص میں جواپنے حبیب سے خاص کلام ہوا
اس پرکسی کومطلع نہ فرمایا بلکہ یوں فرمادیا۔

فَاَوْ حٰی اِلٰی عَبْدِه مَا اَوْ حٰی۔اینے بندے کوجوبھی وی کی وہ کی۔

ا-اس مذكوره آيت ميں ان تينول معراجول كويان فر مايا گيا ہے چنانچہ مِسن الله مَسْجِدِ الْحَوَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْاَقْصٰى \_ ميں پہلى معراج يعنی فرش سفر كاذكر ہے ۔ جيساكہ شخ كسنويه من ايتنا \_ ميں بيت المقدل سے سدرة المنتها تك كى معراج كاذكر ہے ۔ جيساكہ شخ عبدالحق محدث دہلوى عليه الرحمة نے فر مايا كه اليطنك سے مراد آسانی نشانياں ہيں ۔ جو نبی كريم صلی الله تعالی عليه و آلہ وسلم نے مختلف آسانوں پر ملاحظہ فر مائيں ' پنجمبروں كی ملاقات ' جتنی و دوز خی لوگوں كا ملاحظہ بيت المعمور كی سير' جنت و دوز خی كامعائن فر مانا ' غرض كه ان تمام كاذكر اس ايك جمله ميں فر ماديا گيا اور انّه هُو السّمِين في الْبَصِينُ مُن سِين بين بينا اور انّهُ هُو السّمِين في الْبَصِينُ مُن سِين بينا الله كِقرب خاص اس كاديداراس كی سننا' اپنی سنانا' سے بلا تجاب دیکھنا نہ كور ہے ۔

موسیٰ ز ہوش رفت بیک پر تو صفات تو عین ذات ہے گری در تبسمی خیال رہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے کروڑ وں صفات ہیں مگر وہ تمام تین قشم کی ہیں۔ ۱-بشری ۲-مکئی

بشری صفات کا فرکراس آیت میں ہے قُلُ اِنَّـمَـا اَنَـا بَشَرٌ مِّ تُلُکُمْ (۱۰٬۱۸) ملک صفات کا فرکراس صدیث میں ہے۔ لی مع الله وقت لایسمعنی فیه ملك مقرب ولانبی مرسل۔

حقی صفات کاذکراس حدیث میں ہے مَنْ رَّانِی فَقَدْ رَاٰی الْحَقُ ۔اس کحاظ ہے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو تین معراجیں ہوئیں ۔ بیت المقدس تک بشری معراج ہے۔ ہے۔ سدرة المنتہیٰ سے لامکان تک حقی معراج ہے۔

اسی لئے بیت المقدی میں ہی نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ان تمام کامل بشر حضرات انبیاء کے امام ہوئے اور سارے مقتدی تاکہ آپ کی اکملیت کا پتہ چلے کہ پیچھے آنے والا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ان تمام کامل بشر حضرات انبیاء کے امام ہوئے اور سارے۔

الگول ہے آ گے ہے اور ادھر سارے فرشتوں کے سر دار حضرت جبرائیل امین کوسدرہ

پرچھوڑ کر کہیں آ گے تشریف لے گئے تا کہ معلوم ہو کہ بیمجبوب ملائکہ سے بھی آ گے والے ہیں۔

لطيفه

اس جگدایک سوال پڑتا ہے کہ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے پہلی معراج یعنی بیت المقدی تک کے سفر کی ابتداء وا نتہاء دونوں بیان فرما ئیں۔ فرمایا کہ مِسنَ الْسَمَسْہِ بِدِ الْسَفَدِی تک کے سفر کی ابتہاء کاذکر بھی نہیں۔ الْسَحَوامِ اِلَی الْمَسْہِ بِدِ الْالْقُصِلَی (۱۱۷) اور آخری دومعراجوں کی انتہاء کاذکر بھی نہیں۔ ابتداکی تفصیل نہیں حالا نکہ وہ معراجیس زیادہ عجیب ہیں۔ تو جا ہے تھا کہ ان کی زیادہ تفصیل ارشاد ہوتی مگر ہواس کے برعکس کہ دوسری معراج کا صرف قدر ذکر فرمایا : لِنَسْرِی معراج کی طرف صرف اس قدراشارہ فرمایا کہ اِنّے فرق السّمِیْعُ الْبَصِیْرُ (۱۱۷) اور تیسری معراج کی طرف صرف اس قدراشارہ فرمایا کہ اِنّے فرق السّمِیْعُ الْبَصِیْرُ (۱۱۷) اس میں کیاراز ہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ چونکہ مسجد حرام اور مسجد اقصلی دونوں زمین پرواقع ہیں۔ دونوں مقام اہل عرب کے لئے فائدہ مقام اہل عرب کے دیکھے بھالے ہیں اس لئے ان دونوں کا ذکر اہل عرب کے لئے فائدہ مند تھالیکن سدرہ اور لا مکان ان کے وہم وعقل سے وراء تھا جہاں ان میں سے کوئی بھی نہ گیا تھا۔ اس کا ذکر کرنا ان کیلئے برکارہ ہی ہوتا لہٰذا بیان نہ فر مایا گیا۔ جیسے کوئی آ دمی ہم سے کہے کہ میں لندن میں فلاں محلّہ سے فلاں محلّہ اور فلال نمبر کی بلڈیگ تک گیا۔ تو ہمارے لئے اس کا ذکر برکار ہے کہ ہم نے نہ ان محلول کو بھی دیکھا ہے نہ سنا۔

نیز پہلی معراج کی ابتدا و انتہا بتانے میں اگلی دومعراجوں کی دلیل بھی دے دی گئی ہے۔ یعنی اسے کفار عربتمہارے نز دیک صرف ایک رات میں مکہ معظمہ سے بیت الاقصی جا کرلوٹ آنا عقلاً ناممکن ہے اور ایسا تو ہوگیا۔ اگر تمہیں یقین نہ ہوتو ان محبوب سے مسجد اقصی کی نشانیاں اور علامات بو چھلواور اپنی دیکھی ہوئی نشانیوں کے موافق کرلو۔ جب یہ مجز ہ فاور ہے۔ وہ ثابت ہوگیا تو سمجھلو کہ دوسری دومعراجیں بھی صحیح ہیں جورب تعالی اس مجز ہ پر قادر ہے۔ وہ دوسرے برضرور قادر ہے تو چونکہ یہ پہلی معراج دلیل تھی اور دوسری دومعراجیں گویا دعویٰ۔

اس کئے اس دلیل پرزیادہ زور دیا گیا کیونکہ دلیل پر ہی زیادہ زور دیا جاتا ہے۔ دنیا میں دعوے پہلے ہوا کرتا ہے اور دلیل بعد میں مگر رب تعالیٰ نے پہلے یہاں دلیل ذکر فر مائی۔ پھر جوئی۔

چنانچہ کفار مکہ نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سے بیت المقدس کی بہت سی علامات امتحال بوچھیں اور جب ساری نشانیاں حضورصلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے صحیح جتا دیں تو پھر انہیں اگلی دومعراجوں کے انکار کی گنجائش ہی نہ رہی بلکہ صرف ضد ہے ہی ہے کہتے ہیں۔ یہ معراج وی جادو ہے 'بہت سے کفار نے ان نشانیوں کود کھے کر اگلی دومعراجوں کی نقید لی کی اور مسلمان ہوگئے۔

اس معراج میں دو معجز ہے اور بھی ظاہر ہوئے ایک بیہ کہ ہم اپنی زندگی میں پانی 'ہوا' زمین اور غذا وغیرہ کے تاج ہیں گرنبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے سب مختاج ہیں۔ حضور کسی کے حاجت مند نہیں سوائے رب تعالیٰ کے کسی کوآپ کی ضرورت نہیں کیونکہ کرہ نار سے آگے نہ ہوا ہے نہ پانی 'نہ غذا' نہ زمین' غرض کوئی چیز نہیں ۔ مگر پھر بھی اتنا ہڑا سفر ایسے مقام میں فرمایا اور زندگی بعینہ ویسے ہی قائم رہی۔ نہ کرہ آگ سے نقصان پہنچا' نہ کرہ زمہر بریسے محتدا کے۔

نیز دل ایسی نازک چیز ہے کہ اگر اس کو ذراسی تھیں لگ جائے تو زندگی ختم ہو جاتی ہے گرمعراج میں ملائکہ نے دل نکالا' اسے شگاف دیا' اس میں سے ایک پارہ گوشت نکالا مگر تکلیف بھی محسوس نہ فرمائی۔

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَهُوَ مَعَكُمْ اَیُنَمَا كُنْتُمْ وَاللهُ بِمَا تَعُمَلُوْنَ بِصِیْرٌ (۵۷) ترجمہ: اور وہ ربتمہارے ساتھ ہے اور اللہ ان اٹال کو دیکھ رہا ہے جوتم کرتے ہو۔

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنی صفات عالیہ کا ذکر فر مایا ہے۔ اس سے پہلے اپنی سلطنت' اپنے علم کا ذکر تھا۔ اب فر مایا جار ہا ہے کہ ہم بندوں کے سرتھ میں وہ جہاں بھی ہوں۔

الله تعالى نے اس مضمون كوقر آن كريم ميں مختلف عنوان سے بہت جگه فر مايا ہے كہيں فر مايا ۔ وَإِذَا سَنَالَكَ عِبَادِي عَيِّنَى فَايِّنَى قَويْبٌ (١٨٦٢)

ترجمہ: جب تیرے بندے آپ سے میرے بارے میں پوچھیں تو میں قریب ہوں۔ کہیں فر مایا۔

نَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْد (١٢١٠)

ترجمہ: ہم شاہ رگ ہے زیادہ قریب ہیں کہیں فر مایا۔

نَحُنُ اَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَّا تُبْصِرُ وْنَ (٨٥٥٦)

ترجمہ:اس مرنے والے سے بمقابلہ تمہارے ہم زیادہ قریب ہوتے ہیں مگرتم دیکھتے نہیں ۔کہیں فرمایا۔

وَفِي اَنْفُسِكُمْ اَفَلا تُبْصِرُ وُنَ (٢١١٥)

ترجمه: ہم اور ہمارے دلائل قدرت تمہاری جانوں میں ہیں۔توتم دیکھتے کیوں نہیں؟

اوريهال فرمايا: وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ (٤٥٠)

ترجمہ: وہ رب تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے جہاں بھی ہو؟ غرض کہ عنوان مختلف ہیں۔ مضمون قریباً ایک ہے۔

اس آیت میں فرمایا گیا کہ رب تعالیٰ تمہارے ساتھ ہےتم جہاں ہولیکن ہم مکانی اور زمانی ہیں۔ رب تعالیٰ زمانہ اور مکان سے یاک ہے۔

بزمانی کازمانی سے اور لامکانی کامکانی سے لامحدود کامحدود سے ساتھ کیسا؟ نہ ہم مکان اور زمان سے آزاد ہو تکیں۔نہوہ ان سے مقید ہو سکے پھر ساتھ نھے تو کیونکر؟

اس لئے علائے کرام نے فرمایا کہ یہاں ذات کی معیت اور مکانی یا زبانی معیت مراد نہیں بلکہ صفات کی معیت مراد ہے۔ یعنی رب تعالیٰ کی صفات تمہار سے ساتھ ہیں اس لئے اس معیت کی تین صور تیں ہیں۔ ایک عام معیت دوسر ہے مومنوں سے خاص معیت تیسر ہے کا فرول سے خاص معیت۔ تیسر ہے کا فرول سے خاص معیت۔

رزانیت فدرت اورعلم کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ ہر کافر ومومن مخلص منافق بلکہ انسان اور غیر انسان سب کے ساتھ ہے۔ یعنی بندہ جہاں بھی رب تعالیٰ کی قدرت کے ماتحت ہے۔ رب تعالیٰ کے علم میں ہے رب تعالیٰ اس کا وہاں ہی رزاق ہے۔ اس صورت میں مَعَکُمْ میں خطاب عام ہوگا اور ہر بندہ اس کا مخاطب ہوگا کیونکہ اس لحاظ ہے اللہ تعالیٰ سب کے ساتھ ہے۔ رحمت مغفرت فضل وکرم ستاری نفاری کی شان سے رب تعالیٰ صرف مومنوں کے ساتھ ہے۔ کفار کے ساتھ نہیں اس صورت میں بیہ خطاب صرف مسلمانوں سے ہوگا یعنی اے مومنو اہماری رحمت وکرم وغیرہ تہارے ساتھ ہے کا فروں کے ساتھ نہیں ان سے دور ہے۔ خود فرماتا ہے:

اِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَرِیْبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِیْنَ (۵۷۷) ترجمہ:اللّٰہ تعالیٰ کی رحمت بھلائی والوں سے قریب ہے۔ عذاب قیم' کیڑ کے لحاظ سے اللّٰہ تعالیٰ کا فروں سے قریب ہے یعنی اے کا فرو! ہمار وا قہر عذاب اور بکڑتمہارے قریب ہے۔ انشاء اللہ یہ چیزیں مومنوں سے دور ہیں۔ ان اللہ یہ چیزیں مومنوں سے دور ہیں۔ ان ا رب تعالی مجرموں کوجلدی نہیں بکڑتا کہ اس کے بھاگ جانے کا خطرہ نہیں۔ رب سے بچ کر کہاں جائے گا' دنیاوی بادشاہ مجرم کواس لئے جلد بکڑتے ہیں کہ مجرم بھاگ نہ جائے۔

ابرہی یہ تفصیل کہ اللہ تعالیٰ کب سے ساتھ ہے اور کہاں ساتھ ہے۔ ان دونوں باتوں کواس آیت میں واضح فر مادیا۔ و ھُو مَعَکُمْ ۔ جملہ اسمیہ ہے جس میں زمانہ کی پابندی نہیں ہوتی یعنی جبتم عالم ارواح میں تھے تو ہم تمہارے ساتھ تھے۔ جبتم باپ کی پشت اور ماں کے بیٹ میں کی گود میں آئے تو ہم تمہارے ساتھ رہے۔ جبتم قبر کے گوشہ اور کمشر کے میدان کھر بل صراط کھر جنت یا دوزخ میں پہنچو گے تب بھی تمہارے ساتھ رہیں گوشہ اور حضر میں گھر بل صراط کھر جنت یا دوزخ میں پہنچو گے تب بھی تمہارا ساتھ نہ ساتھ رہیں گے کوفکہ و گھو مَعَکُمْ۔ وہ ہم وقت تمہارے ساتھ ہے والے کے فوٹ کے گھوڑیں گے کوفکہ و گھو مُعَکُمْ۔ وہ ہم وقت تمہارے ساتھ ہے۔

ایک نیس میں میں بی بتایا کہ میں بہتایا کہ میں بہت ہوئے سے مال میں ہو ہم تمبارا ساتھ نہیں چھوڑتے۔ ماں 'باپ' آل اولا ذکھر میں ساتھ 'باہر علیحدہ' باہر کے دوست کے ساتھ' گھر میں علیحدہ' بھر بھی ایسی جگہ بھی آتی ہے جہاں ہم اسکیے ہوں قبر میں کوئی ساتھ نہیں مگروہ مہر بان رب ہرجگہ ہمارے ساتھ ہے۔ غرضیکہ وَ هُو مَعَکُمْ نے بہت ہی وصفت سے رب تعالی کا ساتھ ہونا بتایا۔

#### فائدے

اگر ہم کواللہ تعالیٰ کے ساتھ ہونے پر حقیقی طور پر یقین ہو جائے تو تین بہت بڑے بڑے فائدے حاصل ہوں۔

ا-ایک تو ہم بھی گناہ نہ کریں جب کسی حال میں گناہ کا خیال بیدا ہوتو فوراً قرآن کی آواز پنچے۔کیا کرتا ہے؟ ارے کم بخت! رب تعالیٰ تیرے ساتھ ہے کچے دیکھر ہا ہے فوراً گناہ کا ارادہ ہی ختم ہوجائے۔اس آیت سے خفلت گناہ کا ارادہ ہی ختم ہوجائے۔اس آیت سے خفلت گناہ کا سبب ہے لہٰذا یہ آیت تقویل کی اصل ہے۔ جب دنیاوی حاکم کے سامنے کھڑے ہوکر خلاف قانون کوئی کام ہم نہیں کرتے

تواحکم الحاکمین کے سامنے بہنچ کر کیسے کریں مگر غفلت کراتی ہے۔

۲- دوسرے یہ کہ ہو مَعَکُمْ پرہمارادھیان رہے تو عبادات میں ایبالطف آئے کہ ہم دنیاو مافیا سے عافل ہوجا کیں۔ عاشق محبوب کے سامنے بہنج کرغیر سے بے خبر ہوجا تا ہے تو بندہ رب تعالیٰ کے سامنے بہنج کرکیوں نہ فنا ہو جائے۔ اسی لئے سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا کہ عبادات ایسی کرو کہ گویارب تعالیٰ تمہیں دکھر ہاہے۔ یہ خیال پکاؤاور پھرکہو۔ رَبَّما ظَلَمْنَا اَنْفُسَنَا ۔ الآیہ دکھو پھرکیالطف آتا ہے لہذا یہ آیت تصوف اور خشوع وضوع کی اصل ہے۔ جب عبادت میں حضور نصیب ہوجائے تو پھرکون سادرجہ ہے جو ہم کو عاصل نہ ہو گرغفات اس سے بھی روکتی ہے۔

۳-تیسرے یہ کہ اگر ہو مَعَکُمْ پرنگاہ رہت تو ہم دنیاوی کسی مشکل میں پھنس کر گھبرا نہیں سکتے۔ جب مشکلات کا ہجوم ہوا'آ فات گھیرے ہوئے ہوں' دل بیٹھا جا تا ہے'ا جا بک قرآن نیکارے کہ گھبرانامت' رب تیرے ساتھ ہے' پھرنہ گھبراہٹ رہے نئم۔
قرآن پکارے کہ گھبرانامت میں جور گھیں اور گھر واللا اکیلا ہوتو گھبرا جائے گا۔لیکن اس حالت میں اگر کوئی آس پڑوس پکارے تو گھبرانامت' ہم آئے تو چور کے پاؤں اکھڑ جا ئیں گے اور مالک کوسکون نصیب ہوگا۔

جب بندے کی آواز ہے اکیلے کی ڈھارس بندھ جاتی ہے تو رب تعالیٰ کے فرمان پر کہارے بندے گھبرانامت میں تیرے ساتھ ہوں' ہماری ڈھارس کیوں نہ بندھے۔ لہٰذا بی آیت شجاعت' بہادری' صبر' استقامت کی اصل ہے کیکن اس سے غافل ہوکر ہم گھبرا بھی جاتے ہیں اور بزدل بھی ہوجاتے ہیں۔ یہ بھی غفلت کا نتیجہ ہے۔

#### حكايت

ابراہیم علیہ السلام جب حضرت ہاجرہ اور چھ ماہ کے بیچے اسمعیل علیہ السلام کو بے آ ب ودانہ جنگل میں چھوڑ کر چلے تو حضرت ہاجرہ نے بچہ چھا کہ اس لق ودق بیابان میں ہم کو کس پرچھوڑ تے ہو؟ اشارہ سے کہا کہ اسی ایک اللہ تعالیٰ پرتو آ پ نے بچ چھا کہ رب تعالیٰ م

نے ہمیں چھڑوایا ہے؟ سرسے اشارہ فرمایا کہ ہاں تو نہایت مطمئن ہوکر بولیں کہ اب کچھ پرواہ نہیں۔وہ میرے ساتھ ہے ہمیں ضائع نہ کرے گا۔

دیکھو! پھراسی جنگل میں رہتعالیٰ نے مکہ شریف آباد فرما کردنیا کووہاں پہنچا دیا۔ یہ ہے وَ هُوَ مَعَکُمْ کا کرشمہ۔

#### دكايت

حضرت موی وہارون علیہاالسلام کوتھم ہوا کہ فرعون کے پاس جا کرتبایغ کرو۔انہوں نے عرض کیا ہم کوخوف ہے کہ وہ ہم برظلم کرے گا کیونکہ ہم دو ہیں وہ بہت ہیں اور قوی ہیں۔
فرمایا کلا تَسْخَافُ اِنَّنِیْ مَعَکُمَا۔تم ڈرونہیں میں تمہارے ساتھ ہوں۔ یہ فرمان سنتا تھا کہ ہمت بندھ گی اور آخریہ دونوں بھائی اس کی ساری خدائی پرغالب آگئے۔ یہ ہے۔
و ھُو مَعَکُمْ ہے کی بہار

#### دكايت

موی علیہ اسلام جب بنی اسرائیل کومصرے لے کر چلے اور بح قلزم کے قریب پہنچ تو پیچے قو پیچے فرعون کی لاکھ کالشکر لے کر پنجے تو پیچے فرعون کی لاکھ کالشکر لے کر پنجے تو پیچے فرعون کنہ جائے رفتن نہ پائے ۔ ماندن کلیم اللہ نے فر مایا۔ کُلّ اِنّ مَعِمَى رَبِّنَى مَسَیَ فَدِینَ (۲۲٬۲۲)

ترجمہ: ہم ہر گزنہیں ہلاک ہو سکتے کیونکہ میر ہے ساتھ میہ ارب ہے جس کے ساتھ رب ہو۔اسے کون ہلاک کرے ہے

> محال است چون دوست دارو ترا که در دست دشمن گزا رد ترا

#### دكايت

جب شہنشاہ دوجہاں تخت نشین لا مکان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم غار تورمیں یار کے

ساتھ تشریف فرماہوئے۔ ہجرت اور کفار وہاں غارتک پہنچ گئے تو صدیق اکبرض اللہ تعالیٰ عنہ نہایت ہی بے قراری سے عرض کرنے لگے کہ اب کیا کریں؟ وشمن سرپر آگیا کہ اگروہ اپنے پاؤں کودیکھے تو ہم کودیکھ لے تو سرکارابد قرار صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے نہایت بے یروائی سے فرمایا: کلا تَحْزَنُ أَنَّ اللهُ مَعَنَّا۔

ترجمہ: ڈرومت اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے۔

اس فرمان برصدیق رضی الله تعالی عنه کو وہ سکون قلب نصیب ہوا کہ سبحان اللہ بیہ ہے۔ وَ هُوَ مَعَکُمْ کی کاریگری۔

اے رب تیرے کرم کے قربان! کہانے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کوایسے سخت دشمن کے شرے مگڑی کے کمزور جالے کے ذریعے سے بچالیا۔ وہ فیل کواہا بیل سے ہلاک فرما تا ہے۔

غرض کہ یہ آیت کریمہ تقوی طہارت تصوف اور شجاعت سب کی جڑ ہے۔ صوفیاء کرام فرماتے ہیں کہ رب تعالی اپنے قرب خاص اور معیت خصوص کے باعث ہم سے حجیب گیا کیونکہ آئی جیسے بہت دور کی چیز کونہیں دیکھ سکتی۔ ایسے ہی بہت قریب کی چیز کو دیکھنے سے مجبور ہے۔ روح نظر بلکہ خود آئکھ کواس آئکھ سے نہیں دیکھ سکتے کیونکہ یہ قریب ہیں۔ اگراس آئکھ سے خود آئکھ کود آگھنا ہوتو کوئی آئکینہ سامنے رکھوجس میں آئکھ کا نقت کھنچ۔ وہ نقشہ چونکہ زیادہ قریب نہیں لہذا نظر آجائے گا۔

ای طرح اگررب تعالی کا جمال دیکھنا ہوتو زیادہ قرب کی وجہ نظر نہ آسکے گا۔ اسے رخسار سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے آئینہ میں دیکھو۔ ان کا رخسار آئینہ جمال یار ہے بلکہ حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی ذات خود خالق مخلوق بلکہ ہمارے اپنے نقش کا آئینہ ہے۔
گفت من آئینہ مشقول دوست
ترکی و ہندی یہ بیند آنچہ اوست
نیز رب تعالیٰ کا زیادہ قرب اس سے دوری کا باعث ہوگیا۔ دورکی چز کا ڈھونڈ ھنا

آ سان ہے مگرا نی تلاش مشکل ہے۔

دكايت

کسی سرائے میں ایک جو ہری ٹھہرا ہوا تھا جس کے پاس اعلیٰ اور بیش قیمت موتی تھے لیکن ایک ہیرا نہایت ہی قیمتی ڈبیہ میں تھا۔ جسے وہ ہروقت جیب میں رکھتا تھا وہاں کوئی چور بھی ٹھہرا ہوا تھا۔ اس نے یہ ہیرا تاڑا اور اس جو ہری سے محبت پیدا کر کے سفر میں اس کے ساتھ ہولیا مگر جا ہتا تھا کہ یہ ہیرا چرائے۔

کسی دوسرے شہر کی سرائے میں پہنچ۔ایک ہی کمرہ کرایہ پرلیا۔سوتے وقت جو ہری اور چورنے جب ایک ہی میں ٹائے۔تو جو ہری نے چیکے سے وہ ہیرے کی درجور کے جب ایٹے کا تارکر کھونٹی میں ٹائے۔تو جو ہری نے چیکے سے وہ ہیرے کی ڈبیہ چور کی تمین کی جیب میں ڈال دی۔ رات کو چور بری نیت سے اٹھا اور جو ہری کا تمام سامان شولا مگر ڈبیہ نہ پائی۔ مایوس ہو کر سور ہا۔ سمجھا کہ وہ ڈبیہ کہیں گرگئی صبح ہوتے ہی جو ہری نے ڈبیہ اس کی جیب سے نکال کراپنی جیب میں ڈال لی۔

چور نے بوچھا۔ سیٹھ صاحب! وہ ڈبیہ کہاں ہے؟ اس نے جیب سے نکال کر دکھا دی کہ بیہ ہے۔ چور جیران رہ گیا۔

کئی رات تک بیہ معاملہ رہا کہ چور رات کوسیٹھ کے سامان میں ڈبیہ ڈھونڈ تا مگر نہ پا تا اور صبح کوسیٹھ سے یو چھتا۔وہ نکال کر دکھا دیتا۔

آ خرتنگ آ کرایک روزسیٹھ ہے کہا کہ اے استاد! میں چور ہوں تیرے ساتھ اس ڈبیہ کی تاک میں رہا۔ کئی را تیں ہر چند تلاش کی مگر نہ پائی۔ میں چوری میں کامل تھا مگر تو حفاظت میں میر ااستاد نکلا۔ یہ بتادے کہ توروز انہ رات کو یہ ڈبیہ کہاں رکھتا ہے؟

جوہری نے یو چھا کہ بتاتو کہاں ڈھونڈ تاہے؟

چور بولا کہ تیرےسامان ہے۔

جو ہری نے کہا وہ ڈبیہ تیری جیب میں ہوتی تھی تو میرے سامان میں ڈھونڈ تا رہا۔ اپنے میں تلاش نہ کیا۔اگراپنے میں تلاش کرتا تو ہیراضرور پالیتا۔ جمال یار ہمارے اندرہے مگر ڈھونڈتے اور جگہ میں۔

اگررب تعالیٰ کی تلاش ہے تواپنے کو ڈھونڈو۔

لیکن یہ بھی خیال رہے کہ اپنے کوخود نہیں تلاش کیا جا سکتا جب تک کہ دوسرا تلاش رکے نہ بتائے۔

ہماری بیاریاں خودہم میں ہوتی ہیں مگر تھیم ہماری نبض دیھے کر بیاریاں ہم کو ہی بتاتا ہے۔ اپنی ذات وصفات کے معلوم کرنے میں دوسرے کے مختاج ہیں۔ ظاہری تھیم ہماری ظاہری بیاری و تندرسی دکھاتے ہیں۔ باطنی تھیم ہمارے باطنی احوال پر ہم کو مطلع کرتے ہیں۔

### اعتر اض

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس آیت ہے معلوم ہوا کہ ہر جگہ رب تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے اور ہم تو نجس و پلید ہر جگہ ہوتے ہیں۔اچھے برے ہر طرح کے کام کرتے ہیں'ان مقامات اوران حالات میں رب تعالیٰ کا ہونااس کی شان کے خلاف ہے۔

#### جواب

ہم ہتا چکے ہیں کہ رب تعالی کی معیت ذاتی نہیں' صفاتی ہے کیونکہ ہم بند ہے زمانی او رمکانی ہیں۔ وہ ان حدود سے پاک ہے تو محدود لامحدود کی ہمراہی ناممکن ہے۔ ہاں اس کا علم قدرت' رزاقیت ہر جگہ ہے اور گند ہے مقامات میں ہونا اس کی علم وقد رت کے لئے مصر نہیں ۔ سورج کی دھوپ اور جاندگی جاندنی ہاری نگاہ کا نور ہر جگہ بڑتے ہیں گر کیا ہے گند ہے ہوجاتے ہیں۔ ہرگز نہیں ۔ اسی طرح رب تعالی کاعلم ہر جگہ ہے گرکسی جگہ کا اثر نہیں لیتا۔ اعتراض

جب الله تعالی ہر جگہ تمہارے ساتھ ہے تواسے غائب کے صیغے سے کیوں یاد کرتے ہو؟ غائب کا صیغہ دور کیلئے ہے یاس موجود کیلئے حاضر کے صیغے ہیں۔خود اس آیت میں

ہے۔وَ هُوَ مَعَكُمْ۔وہاللّٰہ تمہارے ساتھ ہے۔ جب ساتھ ہے تووہ كيسا؟ جواب

وہ تو ہرجگہ ہمارے ساتھ حاضر ہے مگر ہم اس سے دور ہیں۔ اپنی دوری کے لحاظ سے اسے وہ کہتے ہیں۔ اس کی نزد کی کے لحاظ سے اسے وہ کہتے ہیں۔ اس کی نزد کی کے لحاظ سے اسے تو کہتے ہیں۔

یار نزدیک تر ازمن بمن است دیں عجب بین که من ازدے دورم

## اعتر اض

جب رب تعالی ہروفت بندے کے ساتھ ہے تو اسے آ واز سے کیوں پکارتے ہو؟ آ ہت یکاراکروکیخ کراہے بکاراجا تا ہے جودور ہے؟

#### جواب

بلندآ واز سے پکارنااس کو سنانے کیلئے نہیں بلکہ خود اپنا دل جگانے اور درو دیوار کو گواہ بنانے 'شیطان مجھگانے اور سوتوں کو جگانے کیلئے ہوتا ہے۔ جیسے اذان 'تکبیرات عیدین اونجی آ واز سے کہے جاتے ہیں۔ حالانکہ وہ بھی اللہ تعالیٰ کا ذکر ہے مگر وہاں لوگوں کو اطلاع دینا منظور ہے نہ کہ رب کو سنانا۔

## نعت شريف

جیسے رب تعالیٰ نے اپنی دیگر صفات کا مظہر اپنے بندوں کو بنایا ہے۔ اسی طرح ہر جگہ ہر ایک کے ساتھ ہونا خدا تعالیٰ کی صفت ہے۔ مگر بعض بندوں میں بھی اس کی جلوہ گری ہے۔ دیکھوسورج کی روشنی اور ہوا ہر جگہ ہمارے ساتھ ہے۔ ملک الموت ہر جگہ ہم کو دیکھر ہا ہے اور شیطان ہر جگہ ہم سب پرنظر رکھتا ہے اور ہمارے حالات کی خبر رکھتا ہے۔ رب تعالیٰ فرما تا ہے۔ اِنّهٔ یَراکُمْ هُوَ وَقَبِیْلُهُ مِنْ حَیْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ (۲۷۷)

اى طرح جناب بإك مصطفى صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ان كى رحمت ان كى نگاه كرم برجگه بهارے ساتھ ہے۔ رب تعالى فرما تا ہے : إِنَّ رَحْہ مَةَ اللهِ قَسِرِيْهِ بِيْنَ مِسْنَى فَرَمَا تا ہے : إِنَّ رَحْہ مَةَ اللهِ قَسِرِيْهِ بِيْنَ (۵۱۷)

> ترجمہ: اللہ تعالیٰ کی رحمت نیک کاروں کے قریب ہے۔ پھر فرماتا ہے وَ مَا أَرْسَلُنكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِيْنَ (١٠٤/١)

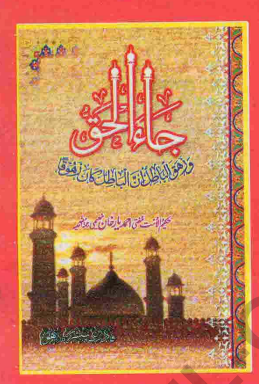
ترجمہ: ہم نے آپ کو جہانوں کیلئے رحمت ہی بنا کر بھیجا۔ بہۃ چلا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم رب تعالیٰ کی رحمت ہیں اور رحمت تو ہر جگہ موجود ہے۔ بتیجہ نکلا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہر جگہ ہیں۔ یہ خلہور۔ وَ هُوَ مَعَكُمْ اَیْنَمَا کُنْتُمْ کا۔
فرماتا ہے: اَلنّہ بُی وَ لَیٰ بِالْمُؤْمِنِیْنَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ۔ (۱۲۸۹)

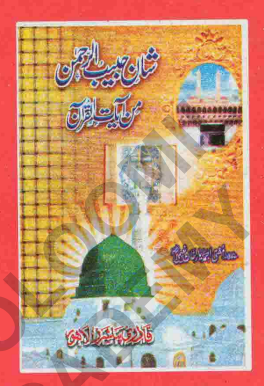
ترجمہ: نبی سلی اَللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم مسلمانوں سے ان کی جان سے زیادہ قریب ہیں اور جان تو ہر وقت ہمارے ساتھ ہے لہذا جو جان سے زیادہ قریب ہیں وہ بھی ہر وقت ہمارے ساتھ ہے لہذا جو جان سے زیادہ قریب ہیں وہ بھی ہر وقت ہمارے ساتھ ہیں۔فرما تا ہے۔

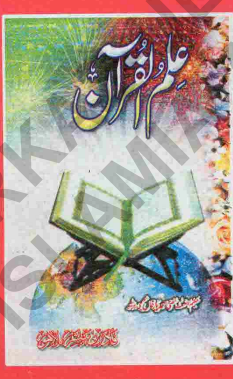
لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ۔

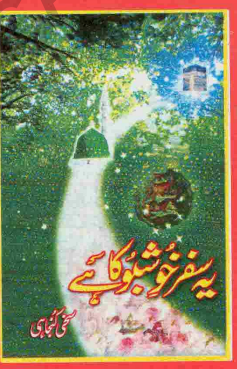
ترجمہ: بےشکتم سب کے پاس بہرسول تشریف لائے جوان کی جانوں کی جانوں کی جانوں کی جانوں کی جانوں کی جانوں کی جان ہر وقت ساتھ ہے ایسے ہی وہ مجوب سلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم ہر آن ہمارے ساتھ ہیں۔ اس لئے اللہ تعالی فرما تا ہے: عَزِیْزٌ عَلَیْهِ مَا عَنِتُمْ (۱۲۸٬۹) تبہارا مشقت میں بڑنا نہیں بھاری ہے۔ اگر وہ ہمارے ساتھ نہیں تو انہیں و کھ درد کی خبر کیسے ہے۔ اگر خبر نہیں تو انہیں بھاری کیوں ہے؟ یعقوب علیہ السلام بظاہر کنعان میں شھے اور یوسف علیہ السلام مصر کی مقفل کو ٹھڑی میں زلیخا کے پاس ۔ مگر دیکھا کہ ابا جان! وہاں سامنے موجود ہیں اور منع فرمار ہے ہیں۔ معلوم ہوا کہ ہر وقت ساتھ ہیں۔

# فالرائ المنظمة المواقع









رشاك شبير برادر 40-الدوبالاللهو